
Культура и цивилизация                                                  выпуск № 2 (18) / 2023 

 

 17 

Т. Э. Рагозина 

(д. филос. наук, доцент) 

Донецкий национальный технический университет 

(г. Донецк, Донецкая Народная Республика, РФ) 

E-mail: tatyana.ragozina@list.ru 
 

 

ОБЪЕКТИВНЫЙ СУБЪЕКТ ИСТОРИИ, ИЛИ  

ЧТО ЗНАЧИТ «СТОЯТЬ НА ПОРОГЕ МАТЕРИАЛИСТИЧЕСКОГО 

ПОНИМАНИЯ ИСТОРИИ» 

Часть II. 

Проблема «начала» исторического материализма 
 
 Аннотация. Ретроспективное исследование проблемы «начала» исторического 

материализма, вызванное необходимостью осмысления его действительного содержа-

ние, было подчинено выяснению вопроса о том, когда и у какого именно мыслителя впер-

вые возникает круг идей, образующих первые зародышевые формы рационального по-

стижения истории, логическое развитие которых последующей философской мыслью 

неизбежно приведѐт к историческому материализму.  

 Ключевые слова: общественная история, объективный субъект истории, безлич-

ные социальные силы, разумные формы, рассудок, начало, зародышевые формы.  

  

 Величайшее достижение научной мысли человечества – исторический мате-

риализм – не может быть использован во всей своей действенной силе как метод 

познания общественной истории без осмысления той философской традиции, ло-

гическим завершением которой он является и к которой, по заверениям самих 

классиков марксизма, он «непосредственно примыкает». Этим объясняется необ-

ходимость осуществлѐнного нами сравнительного анализа философско-

исторических взглядов Гегеля и Маркса 
10

, в ходе которого были установлены два 

основных аспекта понимания сущности истории, одинаково характерных как для 

объективного идеализма Гегеля, так и для объективного (то бишь, исторического) 

материализма Маркса.  

Эти два аспекта суть следующие: 1) наличие в общественной истории людей 

безличных социальных сил, которые, будучи вызваны к жизни собственными дея-

ниями людей, при этом господствуют над ними в качестве некоей необходимости, 

обнаруживающей себя в виде негативной динамики возвратного действия, оказы-

ваемого на человека известной совокупностью общественных отношений; 

2) признание этих безличных социальных сил в качестве  разумных форм, в кото-

рых осуществляется человеческая история.  

Первый пункт повествует о наличии в общественной истории людей объек-

тивных законов, которым вынуждены подчиняться люди. Второй пункт говорит о 

том, что эти законы имеют форму объективной, а не субъективной, целесообразно-

сти, то есть такого общего итога совместных действий, который не зависит от со-

знания людей, ибо не производен от него просто потому, что не входил в первона-

                                                 
10

 См.: Рагозина Т. Э. «Объективный субъект истории, или что значит «стоять на пороге материа-

листического понимания истории» Часть I» [1, с. 15-25]. 

mailto:tatyana.ragozina@list.ru


Культура и цивилизация                                                  выпуск № 2 (18) / 2023 

 

 18 

чальные намерения и желания людей, являясь побочным результатом их разнона-

правленных действий.  

Именно эти два аспекта, объединяющие марксизм и гегельянство,  составляют 

теоретический «порог» материалистического понимания истории, образуя два его 

краеугольных камня и выступая в качестве необходимого условия ж-

ности научного постижения законов истории. По сути дела оба эти аспекта озна-

чают не что иное, как признание наличия в общественной истории людей некоего 

объективного субъекта, имеющего характер не антропоморфной, а социморфной 

силы 
11

. 

Таким образом был получен ответ на фундаментальный вопрос о том, что же 

именно выступает в качестве глубинной сущностной основы, которая объединяет 

эти разные и даже противоположные формы философского сознания (объективный 

идеализм и исторический материализм) в нечто единое целое, конституируя их как 

ступени развития одного и того же феномена – материалистического понимания 

истории, или, говоря иначе – исторического по своему существу научного мышле-

ния об истории.  

Тем самым был проведѐн принципиальный водораздел между научным пони-

манием истории, базирующимся на признании объективного субъекта историче-

ского развития как некоей социоморфной силы, и любыми разновидностями ан-

тропоцентризма как принципа, базирующегося на признании в качестве субъекта 

истории исключительно антропоморфных сил и потому закладывающего субъек-

тивно-идеалистический по своей сути взгляд на историю как на осуществление 

идей и замыслов человека.   

Вместе с тем, полученный в первой части статьи ответ в полной мере ещѐ со-

хранял интригу относительно того, когда и у какого именно мыслителя впервые 

возникает круг идей, образующих первые зародышевые формы рационального по-

стижения истории, логическое развитие которых последующей философской 

мыслью неизбежно приведѐт к историческому материализму.  

Ответ на этот вопрос читатель сможет найти в предлагаемой его вниманию 

второй части нашей статьи. 

*** 

                                                 
11

 Правда, существует ещѐ один  аспект понимания истории, составляющий третий крае-

угольный камень исторического материализма, касающийся понимания природы самого 

этого объективного субъекта истории как источника всех объективно-целесообразных, 

разумных форм организации общественной жизни, которые в качестве безличной соци-

альной силы господствуют над людьми, – этот третий аспект, как было показано в I-й ча-

сти статьи, демонстрирует нам существенные различия во взглядах Гегеля и Маркса. Од-

нако, несмотря на указанное существенное различие между Марксом и Гегелем в решении 

вопроса о том, кт же именно является подлинным субъектом исторического про-

цесса, прямым результатом действия которого в каждый данный момент истории является 

вполне определѐнная совокупность общественных отношений, задающая характер, спосо-

бы и границы деятельности эмпирических субъектов (индивидов/ классов/ социальных 

групп/ этносов/ наций/ государств и проч.), – несмотря на это Гегель и Маркс выступают 

как прямые антиподы не друг по отношению к другу, а по отношению к антропоцен-

тризму старого материализма, базировавшегося на понимании субъекта истории как ис-

ключительно антропоморфной силы и потому неизбежно задававшего сугубо субъекти-

вистский взгляд на историю. 
 



Культура и цивилизация                                                  выпуск № 2 (18) / 2023 

 

 19 

 В связи с этим имеет смысл обратиться к самым что ни на есть истокам 

классической философской мысли, с тем чтобы взглянуть на возникшую проблему 

через призму двух конкурирующих между собой методологических принципов-

антиподов, диалектически взаимосвязанных и одновременно диалектически отри-

цающих друг друга, – антропоцентризма и социоцентризма – и попытаться выяс-

нить, какой из них, пройдя через века, нашѐл своѐ логическое завершение в фило-

софии исторического материализма.  

И первое, на что в этом плане должно быть обращено наше внимание, это – 

сократовский императив «Познай себя!», который знаменует собой демаркацион-

ную линию, разделившую древнегреческую философию на «досократовский» и 

«сократовский» периоды, и содержание которого раскрывает суть осуществлѐнно-

го греческой мыслью разворота от проблем натурфилософии с характерной для неѐ 

постановкой вопросов о строении космоса и всего сущего к проблеме познания че-

ловека. 

Правда, при этом необходимо выяснить действительное содержание, скрыва-

ющееся за тем, что принято обозначать как «проблему познания человека». Какой 

круг идей был на самом деле заложен Сократом в указанный императив «Познай 

себя!», ставший символом духовной переориентации философской мысли Антич-

ности? А для этого, в свою очередь, необходимо развеять переходящий из века в 

век устоявшийся стереотип относительно идейного содержания данного тезиса, – 

стереотип, согласно которому Сократ заложил-де основы антропоцентризма.  

 Вот как, в частности, на этот счѐт расставляют акценты известные историки 

философии Дж. Реале и  Д. Антисери: «Концептуальный антропоцентризм был до-

ступен грекам лишь в определѐнных рамках. Мы находим его следы в «Воспоми-

наниях» Ксенофонта как эхо сократических идей. <…> В любом случае, греческая 

мысль определѐнно космоцентрична. Человек и космос никогда радикально не 

противопоставлялись, напротив, всегда соотносились друг с другом, ибо космос 

понимался как одушевлѐнный, живой, подобный человеку» [2]. 

Что ж, греческая мысль в общем и целом действительно космоцентрична, что 

находит своѐ выражение в описанной выше соотнесѐнности друг с другом человека 

и космоса, внутри которой космос понимался как одушевлѐнный, живой, подобный 

человеку, а человек – как часть космоса, как вещь среди других вещей, которая уже 

в силу одного этого не могла рассматриваться как реальность, превышающая кос-

мос, и потому для большинства античных мыслителей не могла быть предметом 

особого интереса. Казалось бы, всѐ так. Однако… 

Не всѐ обстоит так однозначно. Сократовский императив «Познай себя!» сви-

детельствует о том, что внутри космоцентричной картины мира, которую являла 

собой греческая философия, зарождается и начинает набирать жизнеспособную си-

лу новое содержание, нашедшее выражение в новом принципе, с развитием и даль-

нейшим обоснованием которого собственно и будет связано всѐ последующее кон-

ституирование философской мысли как науки о всеобщих законах исторического 

развития.  

Чтобы не пойти по стезе расхожих обыденных толкований сути сократовского 

призыва «Познай себя!», редуцирующих проблему познания человека исключи-

тельно к самоанализу, самопостижению, саморефлексии и проч. – словом, к позна-

нию внутреннего мира человека, обратимся к «Воспоминаниям» Ксенофонта, где, 

по словам Дж. Реале и Д. Антисери, в виде «эха сократических идей» можно отыс-

кать следы «концептуального антропоцентризма», и выясним, чьи же это следы на 



Культура и цивилизация                                                  выпуск № 2 (18) / 2023 

 

 20 

самом деле и каким принципом они оставлены. – Такова главная задача предлагае-

мого ретроспективного анализа, решение которой позволит дать ответы на постав-

ленные выше вопросы.   

*** 

  В «Воспоминаниях» Ксенофонта мы видим сразу несколько важных направ-

лений мысли Сократа, которые теснейшим образом пересекаются друг с другом, 

образуя систему новых идей и взглядов, объединѐнных единым принципом.  

Первое, что необходимо отметить в этой системе взглядов, так это скептицизм 

Сократа относительно целесообразности занятий натурфилософскими проблемами 

и вопросами устройства космоса, выражавшийся в том, что Сократ вообще «…не 

рассуждал на темы о «природе всего», как рассуждают по большей части другие; 

не касался вопроса о том, как устроен так называемый философами «космос» и по 

каким непреложным законам происходит каждое небесное явление» [3, с. 7] При 

этом, скептическое отношение вовсе не носило у Сократа характер стихийно сло-

жившейся позиции неприятия или простого пассивного безразличия к подобного 

рода занятиям. Позиция Сократа – это, с одной стороны, осознанный отказ от од-

ной системы взглядов, а с другой – столь же осознанный выбор в пользу другой си-

стемы взглядов, понятийно и терминологически пусть ещѐ и не сложившейся в 

полной мере. Причѐм, оба акта построены на определѐнной аргументации. 

 Как утверждает в своих воспоминаниях Ксенофонт, Сократ «высказывал … 

такое соображение: кто изучает дела человеческие, надеется осуществлять то, 

чему научится…» (курсив наш – Т. Р.) [3, с. 8]. Такая установка мысли Сократа 

служит показателем того, что он предполагал  наличие в «делах человеческих» та-

ких свойств, как повторяемость, всеобщность и воспроизводимость, свидетель-

ствующих о некоей закономерности, лежащей в основе этих деяний. Это – ключе-

вой момент, который говорит о рождении качественно нового взгляда. Здесь нас не 

может не поражать социально-ориентированная, практическая направленность 

мысли Сократа, абсолютно нетипичная для прежних натурфилософов, которая со-

вершенно явно содержит идейный разворот от главного принципа мифологическо-

го сознания: от космоцентризма с его идеей полной тождественности законов, в 

соответствии с которыми существуют-де человек и космос, к миру человека как не-

коей особой реальности, являющей собой нечто отличное как от космоса, так и от 

внутреннего мира человека и потому выступающей несравненно более значимым 

предметом познания 
12

. 

 Этот новый взгляд находит своѐ развитие в следующих рассуждениях Сокра-

та, адресованных натурфилософам, «занимающимся вопросами о естестве мира». 

Причѐм, нельзя не видеть, насколько эти рассуждения пронизаны нескрываемой 

иронией, если не сказать – сарказмом: «Но думают ли исследователи божеских дел, 

что они, познав, по каким законам происходят небесные явления, сделают, когда 

захотят, ветер, дождь, времена года и тому подобное, что им понадобится …?» 

(курсив наш – Т. Рагозина) [3, с. 8]. Вот они, драгоценные «зародыши» нового 

взгляда, которые мы находим у Сократа в виде постановки проблем, направленных 

на понимание принципиальных различий между природным космическим порядком 

                                                 
12

 Итак, сократовский императив «Познай себя!» совершенно явно заключает в себе осо-

знанный и устойчивый интерес к «делам человеческим», а не к познанию внутреннего ми-

ра человека. Детально эти вопросы освещены также в нашей более ранней статье «О чѐм 

повествует «эхо Сократовских идей»? [4, с. 18-29]. 



Культура и цивилизация                                                  выпуск № 2 (18



Культура и цивилизация                                                  выпуск № 2 (18) / 2023 

 

 22 

ловеческого мира. В этом – действительный революционный переворот в духовной 

ориентации античной философской мысли! Чтобы убедиться в этом, присмотримся 

более пристально к системе взглядов Сократа. 

На удивление тонко передаѐт Ксенофонт основную интенцию мыслей Сокра-

та, всякий раз воспроизводя за конкретным содержанием различных бесед их об-

щий фон, в качестве коего выступала проблема: как устроены дела человеческие? 

Этот стержневой вопрос выделяет Сократа как зачинателя новой философии из 

всей плеяды его современников. Этот фон (как устроены дела человеческие?) от-

чѐтливо просматривается за попытками Сократа нащупать и поставить вопрос о та-

ких специфически социальных образованиях, как универсальные нормы полисной 

этики, права и политики, которые, наподобие природных законов, являют собой 

логос социального мира, образуя внутреннее устройство общественной жизни, не-

кий невидимый глазу каркас, скрепы, на которых зиждется общественная жизнь 

человека, – словом, то, что сегодня мы называем системой культурных, социаль-

ных норм. Причѐм, он ставит этот вопрос во всеобщей форме.  

Так, ведя «беседы о делах человеческих», о том, как устроена жизнь людей, в 

отличие от природного универсума, Сократ имеет в виду не отдельные поступки и 

деяния того или иного человека и, тем более, не мотивы, чувства и желания, кото-

рыми руководствуются отдельные люди, а пытается обнаружить нечто всеобщее и 

типичное, скрытое за отдельными делами и поступками: «…он исследовал, - уве-

ряет потомков Ксенофонт, - что благочестиво и что нечестиво, что прекрасно и что 

безобразно, что справедливо и что несправедливо, что благоразумие и что неблаго-

разумие, что храбрость и что трусость, что государство и что государственный 

муж, что власть над людьми и что человек, способный властвовать над людьми, и 

так далее…» [3, с. 8]. Иными словами, Сократ ищет, находит и пытается зафикси-

ровать в качестве предмета рефлексии не что иное, как те самые безличные соци-

альные силы, о которых спустя два тысячелетия будет вести речь в своей «Филосо-

фии истории» Гегель, –  всеобщие формы социальности, в рамках которых проте-

кает жизнь людей. Всеобщие социальные формы, которые в качестве неподвласт-

ных человеку безымянных сил определяют его дела и поступки, – вот чем всецело 

поглощѐн Сократ в своих беседах, вот на что направлен его познавательный инте-

рес, резюмировавшийся в призыве «Познай себя!».  

Однако этим поворотом мысли основная интрига, касающаяся существа 

взглядов Сократа на устройство дел человеческих, ещѐ далеко не исчерпывается, 

ибо с этого момента перед ним с необходимостью встаѐт другая главная проблема 

– об источнике возникновения этих могущественных, как боги, социальных сил. 

Каково их происхождение, откуда и как они берутся? Кто и как их создаѐт? Озна-

чает ли наличие в мире человеческой культуры целесообразного порядка «дел чело-

веческих», о которых повествует Сократ и на примере которых развивает своеоб-

разную телеологию истории, – означает ли это, что в человеческом мире всѐ про-

исходит в соответствии с человеческим рассудком? Вот главный и основной, соб-

ственно философский вопрос, которым задаѐтся Сократ, – вопрос, который он 

впервые в истории философской мысли артикулирует в столь явной форме и кото-



Культура и цивилизация                                                  выпуск № 2 (18) / 2023 

 

 23 

рый «тенью пройдѐт через века» [6, с. 189] 
14

. Вопрос о том, какие силы движут ми-

ром человеческой истории, от  зависит ход еѐ событий,  в ней первично. 

Этот вопрос не мог возникнуть в качестве коренной проблемы философии в его 

чисто натурфилософской форме, он мог возникнуть только будучи поставленным 

на почве «дел человеческих».  

Какой же ответ даѐт Сократ? Его ответ лежит в плоскости разграничения двух 

принципиально отличных друг от друга наличных форм существования целесооб-

разности – субъективной и объективной, обнаруживающих себя в реальной жизни 

человека двояким образом, а именно: 1) в виде конкретных дел и результатов, ко-

торые вполне подвластны человеку и зависимы от его рассудка, ибо достигаются 

на основе знаний, которыми человек вполне может овладеть и которыми он руко-

водствуется, и 2) в виде более отдалѐнных общих результатов и последствий дел 

человеческих, о которых людям не дано знать, которые они не могут предвидеть и 

как-то влиять на них и которые, стало быть, в своѐм существовании неподвластны 

людям и их осознанным желаниям.  

В частности, «…чтобы стать хорошим плотником, кузнецом, земледельцем, 

начальником над людьми, а также хорошо в этих делах разбираться, <…> – всеми 

такими знаниями, думал он, может овладеть, конечно, и человеческий ум; но самое 

главное в них, говорил он, боги оставляют себе, и ничего из этого люди не знают. 

Так, например, тот, кто образцово засадил для себя деревьями участок земли, не 

знает, кто будет собирать плоды; кто построил себе превосходный дом, не знает, 

кто будет жить в нѐм; <…> человек, опытный в государственных делах, не знает, 

полезно ли стоять во главе государства; <…> породнившийся через брак с влия-

тельными лицами в городе не знает, не лишится ли он через них отечества» [3, с. 

6].  

Оценивая этот ход мысли Сократа, невозможно не видеть, какими гениальны-

ми отголосками отозвалось эхо сократовских идей в великих учениях Гегеля и 

К. Маркса: достаточно вспомнить приводившиеся нами в первой части статьи лек-

ции Гегеля по философии истории, где Гегель почти буквально по-сократовски 

объясняет возникновение объективной динамики истории: «…во всемирной исто-

рии благодаря действиям людей вообще получаются ещѐ и несколько иные резуль-

таты, чем те, к которым они стремятся и которых они достигают, чем те ре-

зультаты, о которых они непосредственно знают и которых они желают; они 

добиваются удовлетворения своих интересов, но благодаря этому осуществляется 

ещѐ и нечто дальнейшее, нечто такое, что скрыто содержится в них, но не сознава-

лось ими и не входило в их намерения»  (курсив наш – Т.Р.) [7, с. 27].  

Как видим, уже Сократ весьма убедительно проводит разграничительную ли-

нию между субъективной целесообразностью поступков и действий отдельных 

лиц и объективно-целесообразным характером общего хода событий, делая в итоге 

два колоссальной важности вывода. Первый гласит, что «…если кто воображает, 

будто в подобных случаях нет ничего зависящего от бога, а всѐ будто бы зависит от 

человеческого рассудка, тот – безумец…» [3 , с. 6] «Безумец!» – это звучит как 

приговор всякому антропоцентризму, рождающему субъективистский взгляд на 

ход истории!  

                                                 
14

 Как видим, Михаил Лифшиц слов на ветер не бросал, оценивая роль Сократа в истории фило-

софской мысли.  



Культура и цивилизация                                                  выпуск № 2 (18) / 2023 

 

 24 

Второй важный вывод Сократа связан с осмыслением природы целесообраз-

ности второго типа – объективной целесообразности, которая обнаруживает себя в 

виде отдалѐнных общих результатов дел человеческих, о которых людям не дано 

знать, которые они не могут предвидеть и которые в силу этого не только непод-

властны им, но ещѐ и сами заставляют людей считаться с ними. В этой связи боль-

шое значение имеет следующее свидетельство Ксенофонта о взглядах Сократа: «… 

его вера в промысел богов о людях, - утверждает Ксенофонт, - была не такова, как 

у большинства людей. <…> Сократ был убеждѐн, что боги всѐ знают, – как слова и 

дела, так и тайные помыслы, что они везде присутствуют и дают указания людям 

обо всех делах человеческих» [3, с. 9].  

В данном случае важно понимать, что указанные взгляды Сократа о богах и 

их роли в общественной жизни – это отнюдь не обыденные представления мифиче-

ского сознания, характерные для его современников, на что справедливо обращает 

внимание А. Ф. Лосев, давая следующую оценку этим взглядам: «…учение 

Сократа о промысле и провидении решительно порывало с наивным политеизмом 

и приобретало вид философской телеологии. Сократ признавал общий разум в 

практических целях – для объяснения наглядно видимой целесообразности, не 

объяснимой ссылкой на случайность» [8, с. 50]. 

Дело в том, что убеждение Сократа в существовании тотального попечитель-

ства богов о людях есть по сути дела первое в истории философской мысли пред-

ставление об источнике возникновения этих разумных, надындивидуальных, без-

личных социальных сил, приводящих к определѐнным результатам, который коре-

нится в самой общественной жизни людей. Причѐм, в отличие от Гегеля, Сократ 

усматривает этот источник как существующий вовсе не вне истории (как мировой 

дух у Гегеля), не в природе и космосе, а в самом мире «дел человеческих», что поз-

воляет оценить взгляды Сократа как наивно-материалистические по своей сути, 

пусть отчасти и облачѐнные ещѐ в мифическую оболочку. 

Как всякий первопроходец, Сократ 

сталкиваясь со множеством трудностей, связанных с вычленением, фиксацией и 

выражением в понятийной форме особенностей такого нового предмета познания, 

как телеология истории и всеобщие социальные формы, существующие в любом 

обществе в виде системы нравственных, политико-правовых и прочих норм, из ко-

торых соткан мир человека. В частности, сложность вычленения и исследования 

этих социальных образований /системы норм состояла и состоит в том, что им при-

сущ особый способ бытия. Дело в том, что такого рода образования, с точки зре-

ния способа своего существования, есть нечто идеальное или, говоря языком марк-

сизма и немецкой классической философии, нечто «чувственно-сверхчувственное». 

Однако, эта идеальная форма бытия норм, качественно отличающая их от способа 

бытия вещей, предметов и явлений чувственного мира, ничуть не отменяет их он-

тологического статуса объективных социальных образований.  

Более того, в известном смысле можно утверждать, что социальные нормы 

обладают куда б льшим объективным бытием, нежели мир чувственных вещей. 

Дело в том, что нормы не просто принадлежат той же самой объективной реально-

сти, существующей вне нас, что и остальной чувственно-предметный мир культу-

ры, созданный человеком, но и, в дополнение к этому, обладают объективно-

принудительной силой закона, выступая в качестве пусть и «безымянной и безлич-

ной», но при этом весьма могущественной силы, которая задаѐт содержание и 

определяет способы протекания нашей деятельности.  



Культура и цивилизация                                                  выпуск № 2 (18) / 2023 

 

 25 

Так вот, значение и масштаб фигуры Сократа состоят в том, что он, обратив 

свой познавательный интерес к миру человека, первый наткнулся на эту особую 

реальность безличной социальной силы, обладающую «чувственно-сверхчув-

ственным» идеальным бытием, – на «коллективные социальные образования», ко-

торые во все времена представляли собой весьма «ощутимую реальную силу» – 

Логос социального мира, то есть, объективные законы, которым подчиняются «де-

ла человеческие» и которые не зависят от «человеческого рассудка»! Сократ по-

этому является не просто «первой ступенью», за которой последуют другие ступе-

ни, ведущие к «порогу материалистического понимания истории», а представляет 

собой исходное начало всякой будущей философии истории, сохраняющее и вос-

производящее себя в качестве такового в учениях всех великих философов буду-

щих эпох, в том числе – и в марксистском материалистическом понимании исто-

рии.  

Иначе говоря, убеждение Сократа в существовании надличной, безымянной 

социальной силы, в соответствии с указаниями которой совершаются все дела чело-

веческие и которая (в лице богов) господствует над человеком как некая необходи-

мость, определяя ход событий, не зависящий от устремлений человеческого рас-

судка, – это убеждение есть не что иное, как исторически первое, зародышевое 

представление об объективном и закономерном характере человеческой истории, 

пусть и существующее пока ещѐ в оболочке мифических представлений. Именно 

этот момент, одинаково разделяемый и Гегелем, и Марксом, является тем отправ-

ным пунктом, который со времѐн Сократа только и позволял философии уходить 

от субъективистского взгляда на историю и вставать на путь открытия объектив-

ных законов еѐ развития. 

Анализ содержания целого ряда мыслей и рассуждений Сократа, позволяет 

определѐнно утверждать, что его учение представляет собой зародышевую форму 

идеи объективного субъекта истории. И тот факт, что указанная идея первона-

чально возникает ещѐ не в своей адекватной, исторически зрелой и чистой форме – 

как некое понятие об объективном законе общественного развития, не зависящем 

от воли и сознания людей, а выступает пока в оболочке мифических представле-

ний, неся на себе их отпечаток и разделяя с ними своеобразие ограниченности их 

исторического содержания, – всѐ это ничуть не отменяет того обстоятельства, что 

она выступила той гениальной идеей-намѐком, которая заложила основы социо-

центризма и была принципиально противопоставлена Сократом не только космо-

центризму, но и всем возможным будущим разновидностям антропоцентризма, 

навсегда став их антиподом.  

Сократовский императив «Познай себя!» есть великое предчувствие всеобъ-

емлющего объективного порядка в мире человеческой истории –  предтеча зрелой 

идеи объективного субъекта истории! 
15

 Отголоски этого великого предчувствия, 

                                                 
15

 В этом смысле средневековый христианский провиденциализм Августина является во-

все не первой исторической формой объективно-телеологических взглядов на обществен-

ную историю людей. Более того, провиденциалистская модель понимания истории, сло-

жившаяся на рубеже поздней Античности и раннего Средневековья в учении А. Августи-

на, заслуга которого, согласно оценке Г. Г. Майорова, состоит в том, что «…он впервые 

рассмотрел всю историю человечества как единый, закономерный и объективный процесс, 

встроенный в процесс эволюции мира в целом» [9, с. 330], оказалась логически возмож-

ной в том числе благодаря Сократовской идее о попечительстве богов людям.  



Культура и цивилизация                                                  выпуск № 2 (18) / 2023 

 

 26 

позволившего в итоге конституировать философскую мысль как науку, нескончае-

мым эхом отзовутся во всех последующих великих социальных доктринах, обра-

зующих классическую философскую линию начиная с учения Аврелия Августина 

и заканчивая учениями Гегеля и Маркса. 

Проблема разумности объективных форм человеческой истории, являющихся 

закономерным побочным результатом деятельности людей, начиная с Сократа, 

становится таким конституирующим «началом» для философии, которое в качестве 

магистральной линии развития будет прокладывать себе путь в веках сквозь все 

зигзаги, тупики и временные попятные движения назад, обретя зрелость и завер-

шѐнность философской мысли в марксизме. 

Натолкнувшись на реальное противоречие (всеобщие, объективные разумные 

силы, хотя и связаны с «делами человеческими», тем не менее, не зависят от чело-

веческого рассудка) и сделав его предметом мысли, Сократ тем самым концептуа-

лизировал действительное начало всякого философствования о единых и всеобщих 

законах истории – о Логосе дел человеческих. Поэтому учение Сократа о телеоло-

гии истории суть единое и всеобъемлющее теоретическое «начало», в зародыше 

содержащее как возможность объективного идеализма (причѐм, не только гегелев-

ского типа, но и Августиновской христианско-теологической версии истории), так 

и возможность объективного / исторического материализма. При этом бесспорным 

фактом является то, что своѐ логическое завершение Сократовское «начало» нахо-

дит всѐ же не в системе взглядов объективного идеализма Гегеля, а в системе 

взглядов исторического материализма Маркса и Энгельса.  

 чем то, что составляет «по-

рог» материалистического понимания истории, на котором стоит Гегель. У Сократа 

мы находим не только признание наличия в отношениях между людьми независи-

мых от рассудка человека (от его воли и сознания) надличностных социальных сил, 

определяющих дела и поступки людей; не только признание разумного характера 

этих объективных социальных сил как форм, в которых хотя и протекает деятель-

ность людей, но которые при этом всѐ же не являются производными от рассудка и 

воли людей. У Сократа помимо этих двух краеугольных камней в зародыше имеет-

ся ещѐ и третий краеугольный камень, роднящий его с историческим материализ-

мом, а именно: Сократ совершенно недвусмысленно и определѐнно усматривает 

источник этих всеобщих, независимых от человеческого рассудка социальных сил 

не вне истории (не в природе / космосе), а в самой истории! В этом плане система 

взглядов Сократа есть первое наивно-материалистическое понимание истории, за-

родыш исторического материализма! 

*** 

Не праздность суетной мысли, а существо дела заставило нас обратиться к 

поиску исходных зародышевых форм, образующих начало материалистического 

понима

рационального постижения «дел человеческих», – условие, ко-

торое пусть и в существенно модифицированном виде, но сохраняется также и в 

составе зрелой историко-материалистической теории К. Маркса и Ф. Энгельса, 

подтверждая открытый Гегелем безусловный закон всякого, в том числе – и науч-

но-теоретического развития, а именно: «… поступательное движение от того, что 

составляет начало, следует рассматривать как дальнейшее его определение, так что 

начало продолжает лежать в основе всего последующего и не исчезает из него» [10, 

с. 128].  



Культура и цивилизация                                                  выпуск № 2 (18) / 2023 

 

 27 

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ 
 

1. Рагозина Т. Э. Объективный субъект истории, или что значит «стоять на пороге мате-

риалистического понимания истории» Часть I // Культура и цивилизация (Донецк). – 

Донецк, 2022. – Выпуск № 2 (16). – С. 15-25. 

2. Реале Дж., Антисери Д. Западная философия от истоков до наших дней.  Том 2. Сред-

невековье / Дж. Реале, Д. Антисери. – Пер. с итальянского С. Мальцевой, научный ре-

дактор Э. Соколов. – ТОО ТК "Петрополис", 1995. – 368 с. 

3. Ксенофонт. Воспоминания о Сократе / Ксенофонт. – М.: изд-во Наука, 1993. – 379 с. 

4. Рагозина Т. Э. О чѐм повествует «эхо Сократовских идей» // Культура и цивилизация 

(Донецк). – Донецк, 2022. – Выпуск № 1 (15). – С. 18-29. 

5. Рагозина Т. Э. К вопросу о конституирующих основаниях исторического сознания / 

Культура и цивилизация (Донецк) / научный журнал. – ГОУ ВПО «ДонНТУ». – До-

нецк, 2016. – Выпуск № 1 (3). – С. 28-40. 

6. Лифшиц М. Человек тридцатых годов / М. Лифшиц // В мире эстетики. –  М.: Изобра-

зительное искусство, 1985. – С. 189-313.  

7. Гегель Г. В. Ф. Сочинения. Т. VIII. Философия истории / пер. А. М. Водена, под ред. и с 

предисловием Ф. А. Горохова. – М. ; Л. : Гос. соц.-эк. изд-во, 1935. – 470 с.  

8. Лосев А. Сократ / А. Лосев // Философская энциклопедия / Ин-т философии АН СССР ; 

гл. ред. Ф. В. Константинов. – М., 1970. – Т. 5 : Сигнальные системы – Яшты. – С. 49-

51.  

9. Майоров Г. Г. Формирование средневековой философии (латинская патристика) / Г. Г. 

Майоров. – М. : Мысль, 1979. – 431 с. 

10. Гегель Г. В. Ф. Наука логики. В 3 т. Т. 1. [Учение о бытии] / Г. В. Ф. Гегель ; АН СССР, 

Ин-т философии. – М. : Мысль, 1970. – 471с. – (Философское наследие). 

 

T. E. Ragozina 
(doctor of philosophy, associate Professor) 

Donetsk national technical University 

(Donetsk, Donetsk People's Republic, Russian Federation) 

E-mail: tatyana.ragozina@list.ru 

 

OBJECTIVE SUBJECT OF HISTORY,  

OR WHAT IS IT «TO STAND ON THE THRESHOLD  

OF MATERIALISTIC UNDERSTANDING HISTORY» 
 

Part II. 

The problem of the «beginning» of historical materialism 
 

Annotation. A retrospective study of the problem of the "beginning" of historical material-

ism, caused by the need to comprehend its actual content, was subordinated to the clarification 

of the question of when and which particular thinker first has a circle of ideas that form the first 

embryonic forms of rational comprehension of history, the logical development of which by sub-

sequent philosophical thought will inevitably lead to historical materialism. 

Key words: social history, objective subject of history, impersonal social forces, reasona-

ble forms, sanity, beginning, germinal forms. 

 

mailto:tatyana.ragozina@list.ru

