
Культура и цивилизация                                                  выпуск № 1 (17) / 2023 

 

 98 

УДК 130.2 

КОНЦЕПЦИЯ СОЦИАЛЬНОЙ СУЩНОСТИ ЧЕЛОВЕКА  

В КОНТЕКСТЕ ПРОБЛЕМЫ НАЧАЛА  

ОБЩЕСТВЕННОЙ ИСТОРИИ И КУЛЬТУРЫ  

 

Е. А. Зайчикова 

(аспирант кафедры философии) 

Донецкий национальный технический университет 

(г. Донецк, Донецкая Народная Республика, РФ) 

E-mail: yelena.zaychikova.18@mail.ru 

 

Аннотация. В статье рассмотрена проблема становления социальной сущности 

человека в контексте «начала» истории и культуры.  Автор при решении проблемы фор-

мирования человека методологически опирается на материалистические взгляды 

К. Маркса с его критерием становления человека на базе труда, а также на концепции 

современных философов, в которых дан анализ процесса труда как социального метабо-

лизма.  

Ключевые слова: проблема человека, социальная сущность человека, начало исто-

рии, труд как социальный метаболизм.  

  

Проблема человека в философии, несмотря на всплеск интереса к ней в XX 

веке, не утратила актуальности и сейчас. Ведь еѐ контекст не может оставаться ста-

тичным в постоянно преображающихся внешних условиях. Изменяющееся обще-

ство, в котором находится человек, ставит перед ним новые задачи, заставляет его 

иначе мыслить и воспринимать мир.  

В связи с этим возникает потребность определить те характеристики, которые 

делают человека человеком, которые помогут ответить на вечные «новые» вопро-

сы.  Что есть человек? Как происходит его становление? Какова его природа? Эти 

вопросы волновали философов и в Античности, и в Средневековье, и в период Ре-

нессанса, и сейчас. Устойчивое внимание к проблеме сущности человека показыва-

ет, что значение сократовской проблемы «Познай себя!» имеет ту же остроту и ак-

туальность, что и ранее. 

Можно ли реконструировать процесс становления социальной сущности че-

ловека? С точки зрения биологии, становление человека можно очертить во време-

ни, пусть и с погрешностью до нескольких сотен тысяч лет. Философия не ищет 

конкретной точки отсчѐта, того самого момента, который отделил бы человека от 

животного. Философия стремится объяснить,  проистекал процесс становления 

человека, сознающего себя. Важно понимание универсального механизма, рожда-

ющего человеческое Я, того, как это произошло, что послужило толчком к станов-

лению социальной сущности человека?  

Совершенно понятно, что на заре истории человек представлял собой явную 

противоположность человеку современному. Эмпирические данные о человеке 

mailto:yelena.zaychikova.18@mail.ru


Культура и цивилизация                                                  выпуск № 1 (17) / 2023 

 

 99 

прошлого позволяют установить некоторые его характеристики: особенности мор-

фологии, тип орудий, способ жизнедеятельности. Однако на определенном этапе  

ретроспективного анализа ученые всѐ же натыкаются на некий вакуум, не позво-

ляющий «прощупать» социогенез человека. Чтобы дать ответ на вопрос: «Что есть 

человек?», воспользуемся принципом Б. Ф. Поршнева: «Если ты хочешь понять 

что-либо, узнай, как оно возникло».  Глубоко прав Б. Ф. Поршнев, подчеркивая, 

что «главная логическая задача состоит как раз не в том, чтобы  найти то или иное 

отличие человека от животного, а в том, чтобы объяснить его возникновение» [1, c. 

32].   

 Человеческая история – прогрессивный процесс, принимающий ускорение на 

каждом еѐ этапе. Однако, где же старт истории? Где тот самый ноль, от которого 

мы отталкиваемся? Б. Ф. Поршнев говорит о важности установления критериев для 

определения начала истории. К числу внешних определений  начала истории он 

относит те,  «которые  указывают  на  нечто, коренным образом «с самого начала» 

отличавшее человека от остальной природы. Это такие атрибуты, которые якобы 

остаются differentia specifica человека на всем  протяжении его истории.  К  ним  

причисляют  труд, общественную жизнь, разум (абстрактно-понятийное мышле-

ние), членораздельную речь».   

 Началом истории во внутреннем смысле ученый считает момент, «с которого 

человеческая история стала двигаться быстрее истории окружающей природной 

среды (как и быстрее телесных изменений в самих людях» [1, c. 50-54].  Понимание 

«начала истории» зависит от того, сделаем ли мы акцент на неизменном в истории 

или на изменчивости, т. е. – на историчности истории. «Изготовление орудий 

оказывается лишь симптомом, или атрибутом, «начала». Но  наука повелительно 

требует ответа на другой вопрос: почему?» [1, c. 62].  

Ответом послужат учения К. Маркса о труде как органической системе разви-

тия общества. Труд рассматривается марксистской теорией в качестве всеобщей 

основы истории и культуры. Он же – универсальное средство, позволяющее изоб-

разить общественную историю как единый, закономерный процесс, дающее по-

нять, где находится тот самый момент начала человеческой истории.  

Маркс и Энгельс трактуют этот момент как «первый исторический акт, это – 

производство средств, необходимых для удовлетворения потребностей, производ-

ство самой материальной жизни». И оно, производство, «такое основное условие 

всякой истории, которое (ныне так же, как и тысячи лет тому назад) должно вы-

полняться ежедневно и ежечасно – уже для одного того, чтобы люди могли жить» 

[3, c. 106].  

Труд – особый, специфический процесс, впитывающий в себя социальность, 

целесообразность, специфическое освоение действительности. Труд является 

принципиально новым, присущим только человеку способом взаимодействия со 

средой. Исключительно благодаря труду в обществе создается устойчивая связь 

существенных, необходимых взаимоотношений и зависимостей. Карл Маркс опре-



Культура и цивилизация                                                  выпуск № 1 (17) / 2023 

 

 100 

делял двойственную природу труда: труд как средство обмена веществ между че-

ловеком и природой и труд как средство воспроизводства самого человека.  

 Итак, на заре  истории рождается человек, способный к мышлению и 

осознанию себя. И человек этот рождается в труде. Однако так ли всѐ однозначно? 

Не происходит ли подмена понятий при рассмотрении труда как фактора 

формирования отдельного человека и общества? Можно ли провести прямую 

между палкой-копалкой и формированием общества? 

Длительное время исследователи Маркса отождествляли понятие орудийной 

деятельности с трудом, являющимся основой человеческой истории и общества. 

Таким образом была совершена подмена исследуемого предмета одной из его 

форм, что породило существенную путаницу в работах. «Философская мысль по-

сле Маркса пыталась, с одной стороны, обосновать… труд как всеобщую субстан-

цию; с другой стороны… она всякий раз отождествляла исходную всеобщую фор-

му труда как процесса производства формы общественной связи индивидов с его 

частной и особенной формой – орудийной деятельностью, из анализа которой она 

безуспешно пыталась вывести такой продукт общественной жизни, как сознание» 

[4, с. 37].  

Одностороннее рассмотрение труда, как орудийной деятельности, породило 

кризис в марксистской философии советского периода (в конце XX ст.). Акценти-

рование внимания исключительно на той стороне труда, которая связана с произ-

водством средств существования (орудий, вещей, предметов),  уводило исследова-

телей от его ведущей характеристики – труда как способа взаимодействия индиви-

дов. Поэтому неудивительно, что, воспринимая труд как лишь орудийную деятель-

ность, исследователи закономерно упускали из виду его ключевую сторону, а 

именно – труд как форму социальной зависимости индивидов, труд как форму со-

циальной связи, благодаря которой труд только и предстаѐт в качестве фактора 

формирования общества.   

Именно на эту сторону труда, «до поры до времени прикрытую постулатами», 

как раз и обращает внимание исследователь Т. Э. Рагозина, подчѐркивая, что без 

анализа и понимания этой стороны труда «…также невозможно никакое научное 

объяснение происхождения человеческого сознания, а если брать шире, – проис-

хождения идеального вообще, то есть, всех тех объективно-целесообразных форм, 

в рамках которых осуществляется история человеческого общества, – словом, не-

возможно обоснование материалистического понимания истории» [5, c. 19].  

По мнению учѐного, ни в коем случае нельзя редуцировать труд исключи-

тельно к орудийной деятельности и, тем более, считать эту деятельность «началом» 

исторического развития общества и культуры как минимум по двум причинам: во-

1-х, потому что на заре человеческой истории сама орудийная деятельность возни-

кает как нечто вторичное и производное от совместной, коллективной деятельно-

сти людей, и, во-2-х, потому, что изготовление простейших орудий труда суще-



Культура и цивилизация                                                  выпуск № 1 (17) / 2023 

 

 101 

ствовало тогда исключительно в виде деятельности индивидуальной, не могущей в 

силу этого быть основой общества.  

Именно поэтому при решении проблемы начала человеческой истории в каче-

стве главного предмета рассмотрения должен выступать не труд, взятый в форме 

орудийной деятельности, а иная его сторона – социальная форма труда, представ-

ленная способом совместной деятельности, – которая только и может выступать в 

качестве подлинного «начала» человеческой истории, в качестве действительных 

зачатков общества. «Только такая его наличная форма, которая самой своей струк-

турой (внутренней организацией) образует всеобщую форму социальной связи и 

зависимости индивидов друг от друга, – только такой труд может быть источни-

ком (субъектом) и основой (субстанцией) общественно-исторического развития» [5, 

с. 21].  

Трактовка труда, берущая за основу его чувственно-предметный характер, 

сужает его понимание, интерпретируя труд как деятельность, производящую вещи. 

Однако такая частная форма труда, как орудийная деятельность, ровным счѐтом 

ничего не даѐт для философского обоснования социально обусловливающей роли 

труда, а именно – быть реальной основой общества и истории.  

Труд действительно является фактором, обусловливавшим развитие человече-

ского общества, формирование его сознания и культуры. Однако таковым не может 

являться труд, отождествляемый с орудийной деятельностью.  «Первый и самый, 

пожалуй, массовый стереотип в отношении понимания труда как основы общества 

и истории, призванного объяснить начало человеческой истории, связан с пред-

ставлением о труде как орудийной деятельности или, если брать шире, – с пред-

ставлением о труде вообще как процессе, производящем вещи»  [5, c. 36].   

Наличие орудия труда предполагает уже сформированное сознание. Ведь для 

того, чтобы, например, произвести орудие из камня, необходимо выполнить ряд 

сложных последовательных действий, в том числе предполагающих учѐт тех функ-

ций, которые должны быть выполнены с помощью этого орудия в ходе деятельно-

сти, выполняемой совместно с другими индивидами; поэтому труд в форме ору-

дийной деятельности – более поздний этап развития общества. Работа с примитив-

ными орудиями труда несет в себе целесообразность, некий план действий. О такой 

трудовой деятельности Маркс говорит: «В конце процесса труда получается ре-

зультат, который уже в начале этого процесса имелся в представлении человека, 

т.е. идеально» [2, с. 90].  

В ходе формирования материалистического понимания истории К. Маркс и Ф. 

Энгельс делали акцент на том, что сознание, являясь эволюционно связанным с 

психикой животных, отнюдь не является некой «пристройкой» к последней. Со-

знание – это не абстрактная рефлексия индивида, не безличная психическая энер-

гия, а общественный феномен, новое качество человека, приобретенное в процессе 

становления труда. Сознание есть высшая, социальная система ориентации живых 



Культура и цивилизация                                                  выпуск № 1 (17) / 2023 

 

 102 

существ в окружающей среде, связанная не только с отражением, но и с творче-

ским преобразованием мира. 

Учѐный А. Г. Спиркин говорит о том, что сознание могло появиться как след-

ствие развития зародышевых форм стихийной коллективной трудовой деятельно-

сти и взаимного общения людей. «Первично еще неосознанная, только что возни-

кавшая коллективная трудовая деятельность уже повелительно требовала прежде 

всего осмысления своего результата. А уже затем отраженный в голове результат 

деятельности, фиксируемый средствами общения, начинал выступать в качестве 

цели, предвосхищающей последующие действия» [6, с. 75]. Сознание первобытно-

го человека, сменившее интеллект высших животных, возникло как проявление и 

необходимое духовное орудие именно коллективного образа жизни. 

В момент использования примитивного орудия труда человек уже осознавал 

целесообразность его применения. Объяснить «рождение человека» появлением у 

него орудий труда не представляется возможным. «Что касается проблемы проис-

хождения человека с его сознанием, то и в этом случае «формула» орудийной дея-

тельности не могла быть объяснительным принципом, не порождая логическое 

противоречие: труд в качестве орудийной деятельности, призванный объяснить 

возникновение сознания, сам предполагал в качестве условия своего осуществле-

ния наличие уже готового человека с готовым сознанием, всякий раз натыкаясь на 

цель и целесообразный характер орудийной деятельности как на готовые формы, 

предшествующие акту изготовления орудия труда» [4, с. 33].  

В таком ключе орудия труда нельзя рассматривать как начало исторического 

развития общества и культуры. Они становятся искусственными органами, ин-

струментами для достижения цели. «На заре человеческой истории в качестве еѐ 

всеобщей основы (субстанции) и источника (субъекта) развития выступал отнюдь 

не труд в форме орудийной деятельности, не труд как процесс обмена веществ 

между человеком и природой, не труд как процесс, производящий вещи, а труд как 

способ совместной деятельности людей, труд как некий социальный метаболизм, 

как процесс обмена деятельностью, который только в силу этого и стал преем-

ственно воспроизводящейся во времени формой социальной связи и взаимообу-

словленности индивидов, то есть, процессом, производящим саму форму обще-

ственной связи – общество» [4, с. 23-24]. Таким образом, признаки сформирован-

ного сознания, наличие целесообразности орудийной деятельности говорят о том, 

что эта частная форма труда не могла быть тем самым толчком к зарождению со-

циальной сущности человека.  

Исходя из этого, следует различать труд, производящий вещи, и труд, произ-

водящий общество. Первый – предмет политэкономических исследований, второй 

– объект философского анализа в рамках материалистического понимания истории. 

«Не всякий труд, не труд вообще, а только социально обусловленный труд, то есть, 

такая его наличная форма, которая самой своей структурой (внутренней организа-

цией) образует всеобщую форму социальной связи и зависимости индивидов друг 



Культура и цивилизация                                                  выпуск № 1 (17) / 2023 

 

 103 

от друга, – только такой труд может быть источником (субъектом) и основой (суб-

-

ьности, которая является эмпирическим 

подтверждением того, что начало истории состоялось. Задача философов лишь 

проследить генезис и развитие социальных связей, достоверно установив, как воз-

никло нечто, именуемое человеческим обществом и культурой, что непосредствен-

но стало основой и источником их рождения.    

 Труд – это принципиально новый, свойственный лишь человеку способ 

взаимодействия со средой по созданию условий существования общества, 

поскольку он не обнаруживает их готовыми в природе. Этот способ – естественное 

условие существования самого человека, реализация его сил и способностей. Труд 

есть ведущее условие существования человека и общества; он связывает все 

явления социальной жизни в единое целое, в систему. Процесс труда – это вечное, 

естественное условие человеческой жизни. 

Согласно К. Марксу, человек – существо социальное. Сущность бытия чело-

века в мире – целенаправленная совместная деятельность. Вся история человече-

ства в таком ключе рассматривается как история взаимодействия людей. Окружа-

ющий человека мир – не данность, а продукт производства: «…он есть продукт 

промышленности и общественного состояния, при том в том смысле, что это – ис-

торический продукт, результат деятельности целого ряда поколений, каждое из ко-

торых стояло на плечах предшествующего» [2, c. 27]. Определить сущность чело-

века – это значит выделить ту скрытую от глаз внутреннюю основу, которая опре-

деляет совокупную жизнедеятельность человека и является главным моментом, от-

личающим его от животных. 

Человек, будучи изначально биологическим существом, проходит процесс со-

циализации в ходе исторического развития, приходит к осознанию присущих ему 

социальных качеств, что в корне отличают его от животного, позволяют идентифи-

цировать себя как человека. Включение в социум подавляет в человеке проявления 

«животной» сущности. Деятельность позволяет человеку «произвести себя», раз-

вить специфические виды человеческой активности, такие как речь, способность к 

познанию. В производстве люди вступают в отношения не только к природе, но и 

друг к другу, и «только в рамках этих общественных связей и отношений суще-

ствует их отношение к природе, имеет место производство». Иначе говоря, субъек-

том труда может быть только «коллективный человек, ассоциированные произво-

дители». Орудийная деятельность, будучи только индивидуальной, не способна ни 

породить даже самых примитивных производственных отношений, ни обеспечить 

непрерывности развития орудийной деятельности и ее продуктивной стороны.   

Социальную природу человека Маркс понимает как необходимый  итог есте-

ственно-исторического процесса становления общества: поскольку совместная дея-

тельность людей протекает стихийно – под диктатом потребности, постольку связи 

и отношения, складывающиеся в ходе этой деятельности, носят объективный, неза-



Культура и цивилизация                                                  выпуск № 1 (17) / 2023 

 

 104 

висимый от их воли и сознания характер, становясь катализатором развития всего 

социального в человеке, а именно: способствуя не только становлению его созна-

ния, но и его способности «удлинять естественные органы труда» путѐм создания и 

совершенствования искусственных органов – орудий труда 
12

. Словом, в процессе 

труда как совместной, коллективной деятельности людей формируются не только 

социальные связи и отношения, не только техническая сторона трудовой деятель-

ности, но также и новые потребности индивидов, новые навыки и способности лю-

дей, включая способность к целеполаганию – способность к рациональному мыш-

лению.  

Поэтому в порядке общего вывода можно сказать следующее: труд как инди-

видуальная целесообразная орудийная деятельность, как производство вещей и 

предметов является такой исторической формой, которая сама производна от труда 

как совместного способа действий, объективно складывающегося в ходе коллек-

тивной деятельности и потому образующего определѐнную форму социальной свя-

зи между людьми – общество. Социальная сущность человека на заре цивилизации 

рождается в процессе становления коллективных форм труда как необходимый 

итог его функционирования в качестве общественного метаболизма – обмена и 

распределения производственных ролей, навыков и функций между индивидами в 

их совместной деятельности. Человек со всеми его специфически человеческими 

чертами и особенностями является от начала и до конца результатом и продуктом 

его собственного труда, результатом  и продуктом исторически развивающихся 

конкретных общественных отношений. 

 

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ: 

1. Поршнев Б.Ф. О 



Культура и цивилизация                                                  выпуск № 1 (17) / 2023 

 

 105 

7. Тищенко Ю. Р. Общественная история людей как история их индивидуального разви-

тия («Капитал». 1857-1867) // Культура и цивилизация (Донецк). – Донецк, 2020, 

№1(11). – С. 7-20.  

 

E. A. Zaichikova 

(Postgraduate student of the Department of Philosophy) 

Donetsk National Technical University 

(Donetsk, Donetsk People's Republic, Russian Federation) 

E-mail: yelena.zaychikova.18@mail.ru 

 

THE CONCEPT OF THE SOCIAL ESSENCE OF A PERSON IN THE 

CONTEXT OF THE PROBLEM OF THE BEGINNING  

OF SOCIAL HISTORY AND CULTURE 

 

Annotation. The article considers the problem of the formation of the social essence of a 

person in the context of the "beginning" of history and culture. When solving the problem of hu-

man formation, the author methodologically relies on the materialistic views of K. Marx with his 

criterion of the formation of a person on the basis of labor, as well as on the concepts of modern 

philosophers, in which an analysis of the labor process as a social metabolism is given. 

Key words: human problem, human social essence, beginning of history, labor as a social 

metabolism. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

mailto:yelena.zaychikova.18@mail.ru

