
Культура и цивилизация                                                  выпуск № 1 (17) / 2023 

 

 72 

УДК 101.1::316 

Е. И. Петрова 

(к. филос. наук, доцент) 

Донецкий национальный университет экономики и торговли  

Имени Михаила Туган - Барановского  

(г. Донецк, Донецкая Народная Республика, РФ) 

E-mail: elena_i_v@inbox.ru 

 

 

РЕГИОНАЛЬНАЯ ИДЕНТИЧНОСТЬ НАРОДА ДОНБАССА  

В ПОЛЕ ОБЩЕРУССКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ 

 

Аннотация: В статье конкретизируется понятие «идентичности» как многомер-

ного процесса становления личности; проанализированы основные элементы региональ-

ной идентичности народа Донбасса в поле общерусской идентичности; определено, что 

основой региональной идентичности народа Донбасса является не только этническая и 

языковая идентификация, но и исторически определенная социально-экономическая ре-

альность Донбасского региона, которая создала своеобразную независимость. 

Ключевые слова: этнос, нация, региональная идентичность, национальная иден-

тичность, самобытность, языковая идентификация, духовные ценности, самоотож-

дествление, патриотизм, самосознание. 

 

С конца ХХ века национальная идентичность окончательно закрепилась в со-

циально-философском дискурсе как категория, наиболее используемая в анализе 

социального взаимодействия, социальной коммуникации. Понятие национальной 

идентичности ассоциируется с понятиями самобытности, устойчивости, преем-

ственности, отождествления и осознания своей принадлежности к определенной 

общности и характеризуется качественной определенностью. 

Само понятие «идентичность» является наиболее общим и универсальным, 

описывающим совокупность качественных и количественных характеристик, спе-

цифичных для определенного культурного или географического индивида (группы, 

территории). 

В процессе развития национальной государственности и институтов граждан-

ского общества гармонизация взаимоотношений различных видов идентичности 

имеет большое практическое значение для консолидации общества вокруг духов-

ных ценностей, которые составляют основу самой идентичности. Актуальность 

данной проблемы практически для всех ведущих стран мира обусловлена переде-

лом мировой системы, распадом СССР и усилением интеграционных процессов 

Запада [1, с. 15]. 

Целью данной работы является социально-философский анализ феномена 

национальной и региональной идентичности народа Донбасса как части Русского 

мира. 

mailto:elena_i_v@inbox.ru


Культура и цивилизация                                                  выпуск № 1 (17) / 2023 

 

 73 

Для достижения данной цели необходимо разрешение таких задач: 

- охарактеризовать понятие «идентичность» как многомерного процесса ста-

новления личности; 

- проанализировать основные элементы региональной идентичности народа 

Донбасса. 

Проблему идентичности отчетливо обозначили активные интеграционные 

процессы, которые сопровождают процесс глобализации. «Проблемой идентично-

сти «болеют» сегодня страны, общества и люди, Проблема самоидентификации от-

ражает взаимодействие разных уровней идентичности, и что человек может вби-

рать в себя множество идентичностей» [2, с.241]. 

В философии, начиная с античных времен, идентичность получила широкое 

распространение в значении «тождества».  В широком смысле данное понятие обо-

значает осознание человеком собственной принадлежности к определенной группе, 

которое дает ему возможность определить свое место в социокультурном про-

странстве и свободно ориентироваться в окружающем мире. В процессе своего 

развития это понятие приобрело огромный спектр значений: самоопределение, са-

мобытность, саморегулируемое единство, тождественность (с самим собой и среди 

разнообразных других объектов), самость как подлинность индивида, социокуль-

турное соответствие, модель различения «Я» от «не - Я». 

Над этой проблемой работали ученые: Алаудинов А.А., Воловикова М.И., Го-

ловнева Е.В., Даренский В.Ю., Дробижева А., Жаде З., Лукинова И.А., Малько-

ва В.К., Коржов Г.А., Суханов В.М., Тишков В.А., Хабермас А., Ханингтон С., 

Эриксон Э. 

Согласно определению Толкового словаря обществоведческих терминов по-

нятие «идентичность» – это тождественность, совпадение чего-нибудь с чем-

нибудь; субъективное переживание человеком своей индивидуальности» [3, с. 144]. 

В свою очередь энциклопедия «Культурология ХХ век» трактует идентич-

ность как «психологическое представление человека о своем Я, характеризующее-

ся субъективным чувством своей индивидуальной самотождественности и целост-

ности; отождествление человеком самого себя (частично осознаваемое, частично 

неосознаваемое) с теми или иными типологическими категориями» [4, с. 65].  

Большинство ученых сходятся во мнении, что феномен идентичности опреде-

ляется как соотнесенность бытия отдельного человека, его воли, разума, эмоций, 

чувств с более широким культурным контекстом – национальным, региональным, 

религиозным, профессиональным. В то же время данное понятие можно сформу-

лировать и как непрерывное воспроизведение и новое толкование характерных 

стоимостей, символов, памяти, мифов и традиций, образующих личное наследие 

нации. 

На наш взгляд, идентичностью можно назвать многомерный процесс станов-

ления личности, который раскрывается с помощью различных аспектов. Все виды 

идентичности – этническая, региональная, национальная формируются на этапе 



Культура и цивилизация                                                  выпуск № 1 (17) / 2023 

 

 74 

осознания индивидом своей принадлежности к тем или иным сообществам, осо-

знания своей принадлежности к «малой родине». 

При этом, одним из основных факторов сохранения идентичности является 

память о прошлом, именно ею питается сознание каждого человека, каждого кол-

лектива, каждого общества. Забвение прошлого затрудняет понимание собственной 

идентификации с определенным сообществом вследствие того, что личностная са-

мость формируется в процессе социокультурной и политико-культурной социали-

зации [5, с. 26]. Идентичность сообщества, государства создается историческими 

традициями, сформированными на протяжении веков национальными мифами, 

символами, стереотипами поведения. 

Национальная идентичность является, прежде всего, внутренним опытом лю-

дей, феноменом мировоззренческим – направленностью человека на определенные 

ценности, символы, понятия, безусловно, значимые для целого сообщества. 

Региональную идентичность можно рассматривать по аналогии с националь-

ной (региональное содержание входит в более широкий национальный контекст) и 

толковать как соотнесенность отдельного лица с меньшим, чем национальный, 

контекстом – с «малой родиной», ее языковыми и мировоззренческими особенно-

стями, религиозными убеждениями, традиционными способами труда, пейзажами 

и тому подобное. Она основывается на общеупотребительных в культуре символах. 

В этом контексте для региональной самоидентификации значение имеет жизненная 

среда, которая всегда исторически и географически конкретная, привязанная к 

определенному месту, образ которого культивируемый, прожитыми именно здесь 

жизнями многих поколений предков.  

Региональные образы культуры могут казаться неочевидными извне, однако 

обнаруживаются наглядно убедительными при взгляде изнутри – при анализе 

местных фольклорных и художественных текстов (как высокой, академической, 

так и самодеятельной традиций), рассмотрении феноменологии проявлений в кон-

кретной локальной среде общекультурной символики, метафоричности, знаково-

сти. 

«Национальная» составляющая (ориентированная на страну проживания) в 

системе идентификационных ориентиров стала терять прежнее нормативное зна-

чение в позиционировании человека как полноправного члена политического об-

щества. Результатом этого процесса стало размывание основ национального госу-

дарства. 

Для многих людей наиболее значимой системой координат и важным компен-

сатором подобного размывания ориентиров становится «идентичность места», ко-

торая может поддерживать необходимы для самоидентификации эмоциональные и 

иные символические опоры. Самоотождествление человека со своей «малой роди-

ной», с местом проживания формируется в ходе сознательного противостояния 

обезличенным глобальным символам. Рост значения регионов в составе нацио-

нального государства как субъектов политического процесса ставит региональную 



Культура и цивилизация                                                  выпуск № 1 (17) / 2023 

 

 75 

идентичность одной из важных точек отсчета в концептуализации социально-

политической и социокультурной динамики современного мира [6, с. 11]. 

В настоящее время региональная идентичность выступает предметом иссле-

дования многих наук: философии, культурологии, политологии, истории, геогра-

фии и др. Она включает в себя несколько направлений: политические, экономиче-

ские, культурные. Именно поэтому ученые с позиции структурно-

функционального подхода в региональной идентичности выделяют три простран-

ства: когнитивный, эмоциональный и инструментальный, которые проявляются в 

созидательной деятельности на благо своего региона, укреплении его места и роли 

в системе территориальных общностей и формировании имиджа региона. 

Региональную идентичность, по мнению исследователя З.А. Жаде стоит рас-

сматривать как социальную функцию социально-экономического развития и как 

элемент политического управления, зависящий, как правило, от воздействия куль-

туры, межрегиональных диспропорций, степени периферийности региона [5, с. 35]. 

В условиях, характерных для последних десятилетий, формирование и усиление 

региональной идентичности, как одной из важнейших форм социальной адаптации, 

отмечается устойчивой историко-культурной, экономической и социальной специ-

фикой. Данный вид идентичности можно считать объективным состоянием, кото-

рое основывается на рефлексивном чувстве самотождественности и целостности. 

Это состояние гармоничного сочетания индивидуальности и включенности в соци-

ум региона. 

Региональная идентичность, по результатам ряда исследований, является фе-

номеном реальным, а не виртуальным, отражающим преемственность самосозна-

ния местных общностей и не может быть следствием компенсаторной реакции, вы-

ражающейся комплексом неполноценности «провинциала» перед «престижными 

столицами». Детерминанты идентичности носят региональный характер и никак не 

сводятся к характеристикам возраста или уровня образованности, ну а традиции – 

не единственный источник формирования идентичности. Так российский исследо-

ватель А. Крылов определяет региональную идентичность, как «волю к жизни и 

развитию на данной территории», а идентичность – как «способность к социокуль-

турной, гражданской и экономической активности» [7, с. 13-23]. В свою очередь, 

А.И. Шкаратан подчеркивает, что в современных условиях региональная идентич-

ность может основываться на базе качественно новых локальных субкультур, пу-

тем преодоления экстенсивной культуры и традиционного общества [8].  

Региональные идентичности сформировались на разных территориях транс-

формирующихся стран, и являются достаточно распространенным явлением в 

условиях длительного взаимодействия различных культур, цивилизационных мо-

делей, экономических и социальных систем. Вместе с тем региональные идентич-

ности могут существенно различаться по происхождению и содержанию [9].  

Помимо этого, региональная идентичность определяется историей освоения 

культурного и социального регионального пространства, которая сопровождается 



Культура и цивилизация                                                  выпуск № 1 (17) / 2023 

 

 76 

анализом ценностных и эмоциональных представлений: «первичная родина» («оте-

чество») [10], «малая родина» [7, с. 13-23], территория проживания отдельного эт-

носа или народа, а также коллективной истории и особенностей региональной 

культуры [11, с. 1071-1079]. Это является основой для формирования представле-

ния об уникальности и самобытности региона.  

Региональная идентичность – это «воля к жизни и развитию на данной терри-

тории» [10].  Таким образом, региональная идентичность сочетает в себе аспекты 

собственно пространства и внутренней энергетики – «силы идентичности», где 

уместен термин «местный патриотизм». В таком случае она связана с общими цен-

ностями, с акцентом на динамике влияния культуры на формирование региональ-

ного самосознания и установками по отношению к своему месту проживания: ка-

чество жизни, инфраструктура, образование, здравоохранение, работа, участие в 

общественно-политической и культурной деятельности [2].  

Региональная идентичность и самосознание населения региона, это важные 

факторы выделения регионов как территориальных социально-экономических и 

социокультурных систем. Различия в экономической, политической и культурной 

жизни регионов для регионального развития определяют и особенности формиро-

вания региональной идентичности. 

Согласно исследованиям А.А. Алаудинова, можно выделить несколько под-

ходов к определению сущности региональной идентичности: политико-

культурный, инструменталистский, социально-конструктивистский [12]. Первый из 

них определяет развитие региональной идентичности на основе историко-

культурных особенностей, исходя из того, что регион – это не только общая терри-

тория проживания, но и обычаи, традиции, культура. Второй из названных подхо-

дов – инструменталистский – это интерпретация истории с помощью политических 

символов, мифотворчества, имиджа данного региона.  

В зависимости от политической обстановки актуальность вопросов регио-

нальной идентичности не снижается, а только усиливается. Осознание механизмов 

развития данного феномена в условиях глобализации необходимо для предупре-

ждения негативных явлений развития идентичности и ресурсов многокультурно-

сти. 

Говоря о региональной идентичности, В.А. Тишков подчеркивает, что наибо-

лее значимыми факторами, при формировании образов региональной идентично-

сти, являются природный и культурный ландшафт, исторические и политические 

события, наиболее известные памятники природного и культурного наследия, зна-

менитые люди, чья биография и деятельность связаны с этими географическими 

объектами [13]. А, по мнению Е.В. Головнѐвой, региональную идентичность опре-

деляют не столько идеологические мотивы, как культурные ценности [14, с. 42-50]. 

То есть, многообразие специфических символов, представленных литературой, му-

зыкой, живописью, кинематографом, архитектурой, памятниками включены в об-

раз региона. 



Культура и цивилизация                                                  выпуск № 1 (17) / 2023 

 

 77 

Важная роль ценностного компонента в формировании региональной иден-

тичности отмечается финским ученым А. Пааси, который отмечает, что связующим 

звеном между прошлым, настоящим и будущим являются символы региона, им 

также придается немалое значение при понимании экономического и политическо-

го единства данного региона. К символам региона можно отнести его название, ма-

териальные объекты (памятники, архитектурные сооружения), значимых лично-

стей, ритуальные действия (праздничные события, жизненный стиль регионально-

го сообщества). 

Как правило, региональная идентичность является результатом двух процес-

сов: это процесс объединения и процесс различения. Чтобы идентифицировать 

общность региона, необходимо ее для себя «определить» и одновременно отделить 

от всех остальных общностей. Таким образом, истинное значение региональной 

идентичности связано со всеми сходствами и различиями, со всеми объединениями 

и противопоставлениями общественной жизни. 

 Региональная идентичность – осознание человеком, к какому сообществу он 

себя относит, с кем он себя идентифицирует. Разрыв связей человека с обществом, 

который проявляется в невключенности индивидов в социально-политическую 

жизнь общества, социальная реадаптация молодежи, ее неспособность осознавать и 

адекватно осмысливать ориентиры своей жизни и самоопределяться в духовно-

нравственной области, ведет к кризису идентичности на личностном уровне [15]. 

Устойчивым элементом этногрупповой идентификации является культура, которая 

основана на традициях народа. Материалом для построения идентичности региона 

можно считать материальную и духовную составляющую культуры, следование 

обычаям, обрядам, традициям.  

Утратив чувство Родины, человек заполняет тот вакуум, ту пустоту, которая 

образовывается, иным содержанием. Он может идентифицировать себя с этниче-

скими, религиозными, профессиональными, а иногда и с криминальными общно-

стями. В таких условиях неопределенности и частичной потери этнических, госу-

дарственных и социальных связей, модель социального поведения, как отдельных 

индивидов, так и целых сообществ, социальных групп деформируется, а то и вовсе 

теряется.  

В Донбассе сегодня происходит преобразование системы ценностей, перелом, 

что порождает  кризис идентичности. Понимание взаимосвязи и взаимовлияния ре-

гиональной и общенациональной идентичностей в особенности актуально для 

Донбасса, так как в настоящее время в Республике формируется идеология, свой 

путь развития.  

Шагом к успешному интегрированию ДНР в Русский мир является сохране-

ние идентичности Донбасса. Дальнейшее формирование феномена идентичности 

региона – это важный этап в процессе укрепления государственности и сплочении 

гражданского общества Донецкой Народной Республики.  



Культура и цивилизация                                                  выпуск № 1 (17) / 2023 

 

 78 

Формирование идентичности народа Донбасса основывается на историческом 

и идеологическом прошлом этого региона, на его неразрывной связи с Русским ми-

ром. Общность исторической судьбы, территориальная и культурная общность с 

Россией, приверженность подавляющего большинства жителей региона канониче-

скому православию Московского патриархата можно считать основой для регио-

нальной идентичности Донбасса и самоидентификации его народа. Русская нацио-

нальная традиция, мировоззрение, господствующая трудовая мораль и набор таких 

ценностей, как труд, социальная солидарность, народовластие, миролюбие и жерт-

венность, верность итогам Великой Победы и отрицание любых форм проявления 

нацизма, обеспечили рождение феномена Русской весны, а в последствие и форми-

рование государственности Донецкой и Луганской Народных Республик. 

Специфика современной региональной идентичности народа Донбасса бази-

руется на процессе смешения множества языков, влиянии культуры, религии, 

длившимся более двух столетий. Именно русский язык стал основным условием 

успешной адаптации человека к жизни в Донецком регионе. Благодаря влиянию 

стабилизирующего русского этнического компонента в Донбассе никогда не было 

серьезных этнических конфликтов, хотя здесь проживают более ста национально-

стей. Используя в качестве родного русский язык, большинство людей живущих в 

Донбассе идентифицируют себя как русские, независимо от того, к какой этниче-

ской группе они относятся по рождению. 

Любовь к своему краю, осознание ответственности за будущее Донбасса и 

патриотического долга привели к тому, что в 2014 году все население региона 

встало на защиту своего края и своей идентичности. 

Говоря о патриотизме как об основе региональной идентичности, нельзя не 

отметить, что в Донецкой Народной Республике патриотизм однозначно связан с 

понятием «мы – русские», где речь идет в большей степени о политической нации 

России, а не об этнической стороне вопроса. Патриотизм в данном случае объеди-

няет народ Донбасса с Русским миром, способствуя сближению братских народов. 

Идентичность патриотизма – продукт человека, его деятельности и активности [16, 

с.57–68].  

В Концепции патриотического воспитания детей и учащейся молодежи До-

нецкой Народной Республики (от 17.07.2015г.) отражена необходимость формиро-

вания и развития патриотизма, которая нацелена на содержание, формы, методы 

деятельности и определены условия обеспечения эффективности работы в данном 

направлении. «Патриотическое воспитание – многоплановая, масштабная и посто-

янно осуществляемая деятельность, включающая целевые, функциональные, соци-

альные, организационные и другие аспекты, обладающая высоким уровнем си-

стемности, охватывающая своим воздействием практически все поколения, прони-

зывает в той или иной степени все стороны жизни: духовно-нравственную, соци-

ально-экономическую, информационную, правовую, психолого-педагогическую, 

военно-политическую и др., опирается на образование, культуру, религию, этносы, 



Культура и цивилизация                                                  выпуск № 1 (17) / 2023 

 

 79 

философию, историю, военное дело и т.д. …Недооценка патриотизма как важней-

шей составляющей общественного сознания приводит к ослаблению социально-

экономических, духовных и культурных основ развития общества и государства» [17].  

Духовно-нравственные идеалы народа неразрывно связаны с идеями государ-

ственного устройства, с гражданскими и национальными идеалами. Философ 

Н.О. Лосский пишет: «К числу первичных, основных свойств русского народа при-

надлежит выдающаяся доброта его, она поддерживается и углубляется исканием 

абсолютного добра и связанной с нею религиозностью народа» [18]. Ученый, опре-

деляя понятие «православная культура», тесно связывает его с представлениями о 

духовности. 

Согласно Э. Дюркгейму, «даже современные рациональные социальные от-

ношения не могут существовать без священной ценностной основы, базирующейся 

в значительной мере на традиции» [19, с. 66]. Православие как элемент традицион-

ной русской культуры, озвучивает призыв к защите коллективных этнокультурных 

прав «сохранение культурного наследия и внутренних норм, регулирующих жизнь 

различных общин... защиты прав наций и этнических групп на их религию, язык и 

культуру» [20]. Оно дает ориентиры для становления религиозной (православной) 

идентичности в контексте гражданского общества, экономической и общественной 

активности с опорой на традиции. «Православие легло краеугольным камнем вели-

кого здания России, и на нем зиждется наше национальное единство, цельность и 

самобытность» [21, с. 9].  

В православной культуре существует тесная связь между понятиями «свобо-

да», и «ответственность», «благочестие» и «служение Богу, Отечеству, людям», 

«добродетель». Это способствует становлению нравственной красоты человече-

ской личности и приобщению ее к ценностям православной культуры. Многие ху-

дожественные произведения, которые берут за основу данные ценности, относятся 

к шедеврам мирового значения. Изучение этих произведений способствует приоб-

щению к обычаям и традициям предшествующих поколений, к духовному осмыс-

лению места в современном мире, воспитанию нравственного образа. Среди черт 

русского народа и народа Донбасса, как его неотделимой части, А.И. Солженицын 

отмечает «доверчивое смирение с судьбой, сострадательность, готовность помогать 

другим, делясь самым насущным, готовность к самоосуждению, раскаянию, даже 

преувеличение своих слабостей и ошибок, вера как главная опора характера» [22, с. 

161-162]. 

Защита православия, защита Отечества всегда являлись священным долгом 

христианина для русского народа, так как в этом случае речь идет о защите свя-

тынь. Данные высокие идеалы нести достойно и воплощать в жизнь в мире, где 

происходит реализация множества иных (личных, национальных, политических, 

социальных и культурных) идей, задача непростая. По этому поводу 

Ф.М. Достоевский писал: «...народ русский в огромном большинстве своѐм право-

славен и живѐт идеей Православия в полноте, хотя и не разумеет эту идею отчѐтли-



Культура и цивилизация                                                  выпуск № 1 (17) / 2023 

 

 80 

во и научно» [4]. Православная церковь объединяет народ в будни и праздники, в 

годы испытаний и лишений, в периоды скорби, великих созиданий и духовного 

возрождения.  Она оказывает влияние на развитие и регулирование отношений в 

семье, в быту, на производстве, в общественных местах, определяет отношение 

граждан к государству, людям, природе. Христианской тематикой пропитаны обра-

зы, идеалы, идеи творческой сферы. Религиозные понятия и символы используют 

искусство, литература, философия, которые периодически возвращаясь к право-

славным ценностям, изучают и переосмысливают их. 

Сегодняшний Донбасс является регионом интенсивной рехристианизации 

населения, и при этом позитивными, по мнению В.Ю. Даренского, являются сле-

дующие обстоятельства: 

– возвращение к вере здесь происходит не на основе семейного воспитания, а 

на основе личного выбора и реального религиозного опыта – то есть, мы сталкива-

емся с религиозностью не инерционного, реликтового типа, а креативно-

личностного типа, отличающегося большей устойчивостью и пассионарностью; 

– возвращение здесь происходит в рамках аутентичного Православия и жест-

кого противостояния расколам на этнической почве [23, с. 43-59]. 

Великая русская культура как часть мировой культуры, основанная на право-

славных традициях и морали, находит признание, получает высокую оценку, при-

влекает другие народы не только высокими духовно-эстетическими и научными 

достижениями, но и прекрасными традициями человеческого общежития, миролю-

бия, братского отношения ко всем нациям и народностям. Основой формирования 

идентичности народа Донбасса выступает русская культура, которая является 

«объединяющим началом, духовным и культурным центром притяжения». 

Министр культуры ДНР М. Желтяков, выступая на заседании круглого стола: 

«Проблемы идентичности Донбасса и современность» отметил, что «Важнейшей 

задачей сегодня стало сохранение общенационального единства с Россией, с кото-

рой мы имеем общие корни. Особая роль отводится культуре как основе формиро-

вания идентичности общества. Этому способствует укрепление культурного и ду-

ховного единства многонационального народа Донбасса и Российской Федерации. 

У нас с Россией общие герои: герои космонавты – Георгий Береговой, Александр 

Волков, Леонид Кизим; герои труда – Прасковья Ангелина, Никита Изотов, Макар 

Мазай, Алексей Стаханов; государственные деятели – товарищ Артем, Владимир 

Дегтярев, Александр Засядько; деятели культуры – Павел Беспощадный, Всеволод 

Гаршин, Иосиф Кобзон, Александр Ханжонков, Сергей Прокофьев, Леонид Быков, 

Архип Куинджи и другие» [2]. 

Донбасс остается специфическим продуктом Русского мира и важнейшим 

фактором его дальнейшей исторической судьбы. «Основой самосознания населе-

ния Донбасса является русский язык. Доминирующей в общественной жизни Дон-

басса остается русская и советская культура и ее традиции» [24]. «Характерная 

черта донецкой ментальности – этническая и религиозная лояльность, доброжела-



Культура и цивилизация                                                  выпуск № 1 (17) / 2023 

 

 81 

тельность, что является доказательством высокого культурного уровня населения» 

[25]. 

Донбасская региональная идентичность существует не один год и нельзя не со-

гласиться С.А. Марчуковым в том, что дальнейшее ее осмысление должно опираться 

на исторические реалии Донбасса как неразрывной части России,  Русского мира и 

пространства русской нации, которая в силу различных причин была от них оторвана 

и должна с ними воссоединиться  [3]. 

Исходя из вышеизложенного, становится очевидным, что идентичность нации 

представляет собой социокультурную нишу государства. Согласно утверждению 

О. Сергеевой, базисом существования любой цивилизационной системы является 

ее самоидентификация, поскольку сам идентификационный принцип имеет свой-

ство диасинхронного социокультурного воспроизводства, т.е. воспроизведение ис-

торически сложившихся базовых ценностей людей [26, с. 104].  

Региональная идентичность очень важна для межкультурной коммуникации 

так как нет личности внеисторической, вненациональной.  Основой региональной 

идентичности для Донбасса является не только этническая и языковая идентифи-

кация, но и исторически определенная социально-экономическая реальность дон-

басского региона, которая создала своеобразную независимость. 

 

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ 

1. Тренин, Д.В. Интеграция и идентичность: Россия как «новый Запад» / Д.В. Тренин; 

Моск. Центр Карнеги. – Москва: Европа, 2006. – 403 с. – С. 373–385. 

2. Губогло, М.Н. Идентификация идентичности: этносоциол. очерки / М.Н. Губогло; 

Рос. акад. наук, Ин-т этнологии и антрпологии им. Н.Н. Миклухо-Маклая. – Москва: 

Наука, 2003. – 763 c.  

3. Марчуков, А. «Новороссийская идентичность» — необходимость или опасные игры 

разума? / А. Марчуков. – [Электронный ресурс] // Информационное агентство 

REGNUM. – Режим доступа:https://regnum.ru/news/polit/1869067.html. 

4. Достоевский, Ф.М. Записная книжка: [рукопись]: записи литературного и автобио-

графического характера, связанные с редакторской и издательской деятельностью и 

записи для памяти / Ф.М. Достоевский. – [Б. м.], [1861-1862]. – 55 [из них 5 чист.] л.  

5. Жаде, З.А. Проблема идентичности в современных социальных теориях / З.А. Жаде // 

Философия и общество. – 2007. – № 2. – С. 173–185. 

6. Семененко, И.С. Идентичность в предметном поле политической науки / И.С. Семе-

ненко // Идентичность как предмет политического анализа: сб. ст. по итогам Всерос. 

науч.-теорет. конф. – Москва, 2011. – C. 11. 

7. Крылов, М.П. Региональная идентичность в историческом ядре Европейской России / 

М.П. Крылов // Социологические исследования. – 2005. – № 3. – С. 13–23. 

8. Шкаратан, О.Н. Информационная экономика и пути развития России / О.Н. Шкаратан. 

// Мир России. – 2002. – № 3. – С. 25–29. 

9. Коржов, Г.А. Региональная идентичность Донбасса: генезис и тенденции развития в 

условиях общественной трансформации / Г.В. Коржов. // Социология: теория, методы, 

маркетинг. – 2006. – № 4. – С. 38–51. 

https://regnum.ru/news/polit/1869067.html


Культура и цивилизация                                                  выпуск № 1 (17) / 2023 

 

 82 

10. Тишков, В.А. Реквием по этносу: исслед. по социал.-культур. антропологии / В.А. 

Тишков; Рос. акад. наук, Ин-т этнологии и антропологии им. Н.Н. Миклухо-Маклая. – 

Москва: Наука, 2003. – 542 с. 

11. Суханов, В.М. О некоторых вопросах истории становления региональной идентично-

сти в России / В.М. Суханов. // Вестник Башкирского государственного университета. 

– 2008. – № 4. – С. 1071–1079. 

12. Алаудинов, А.А. Региональная идентичность как основа формирования общенацио-

нальной политической идентичности: диссертация на соискание ученой степени кан-

дидата политических наук: 23.00.02 / Алаудинов Апты Аронович. – Москва, 2012. – 

188 с. 

13. Малькова, В. К. Культура и пространство: кн. 1. Образы российских республик в ин-

тернете / В. К. Малькова, В. А. Тишков; Ин-т этнологии и антропологии им. Н. Н. 

Миклухо-Маклая Рос. акад. наук. – Москва: ИАЭ РАН, 2009. – 147 с. 

14. Головнѐва, Е.В. Региональная идентичность как форма коллективной идентичности и 

еѐ структура / Е.В. Головнѐва// Лабиринт: журнал социально-гуманитарных исследо-

ваний. – 2013. – № 5. – С. 42–50. 

15. Российская идентичность на Северном Кавказе / З. Жаде, Е. Куква, С. Ляушева, А. 

Шадже; науч. ред., рук. исслед. проекта, А.Ю. Шадже; М-во образования и науки Рос. 

Федерации, Адыгейс. гос. ун-т, Рос. филос. об-во. – Москва: Социально-гуманитарные 

знания; Майкоп: Качество, 2010. – 247 с. 

16. Лукинова, И.А. Патриотизм как ценностная идентичность: теоретико-философский 

анализ / И.А. Лукинова // Актуальные проблемы общественных наук: социология, по-

литология, философия и история: материалы междунар. заоч. науч.-практ. конф., 16 

мая 2012 г. – Новосибирск, 2012. – С. 57–68. 

17. Народной Концепция патриотического воспитания детей и учащейся молодѐжи До-

нецкой Республики: от 22.06.2015г., № 94: от 17.07.2015г., № 322 / М-во молодежи, 

спорта и туризма Донецкой Народной Республики, М-во образования и науки Донец-

кой Народной Республики. // Министерство молодежи, спорта и туризма Донецкой 

Народной Республики: [Электронный ресурс]. – Режим доступа:   http://xn--

h1aheeehel.xn--p1acf/koncepciya-patrioticheskogo-vospitaniya-detey-i-uchashcheysya-

molodezhi. 

18. Основы учения Русской Православной Церкви о достоинстве, свободе и правах чело-

века. – [Электронный ресурс] // Русская православная церковь: сайт. – Режим доступа: 

http://www.patriarchia.ru/db/text/428616. 

19. Хантингтон, С. Столкновение цивилизаций / Самюэль Хантингтон; [пер. с англ. Т. 

Велимеева]. – Москва: АСТ: Астрель, 2011. – 571 с. 

20. Виндельбанд, В. Дух и история: избранное: [пер. с нем] / сост. С.Я. Левит, Л.В. 

Скворцов; отв. ред.: П.С. Гуревич, С.Я. Левит; примеч. М.А. Ходанович. – Москва: 

Юристъ, 1995. – 687 с. 

21. Царевский, А.А. Значение православия в жизни и исторической судьбе России / А.А. 

Царевский. – Ленинград: Альфа, 1991. – 74 с. 

22. Воловикова, М.И. Нравственный идеал и антиидеал в контексте особенностей россий-

ского менталитета / М.И. Воловикова// Национальная идентичность России и демо-

графический кризис: материалы Всерос. науч. конф., 20-21 окт. 2006 г. – Москва, 

2007. – С. 730. 

http://минспорт.рус/koncepciya-patrioticheskogo-vospitaniya-detey-i-uchashcheysya-molodezhi
http://минспорт.рус/koncepciya-patrioticheskogo-vospitaniya-detey-i-uchashcheysya-molodezhi
http://минспорт.рус/koncepciya-patrioticheskogo-vospitaniya-detey-i-uchashcheysya-molodezhi
http://www.patriarchia.ru/db/text/428616


Культура и цивилизация                                                  выпуск № 1 (17) / 2023 

 

 83 

23. Даренский, В.Ю. Донбасс в контексте Русского мира / В.Ю. Даренский// Русский мир 

Украины: сб. ст. – Киев, 2006. – С. 43–59. 

24. Кушаков, М.Н. Круглый стол «Проблемы идентичности Донбасса и современность» в 

рамках обсуждения стратегии «сила Донбасса» / М.Н. Кушаков [Электронный ре-

сурс]–Режим доступа:https://pravdnr.ru/v-dnr-obsudili-voprosy-samosoznaniya-i-

samoindentifikacii-zhitelej-donbassa/. 

25. Желтяков, М.В. Круглый стол «Проблемы идентичности Донбасса и современность» в 

рамках обсуждения стратегии «сила Донбасса»[Электронный ресурс] / М.В. Желтя-

ков// Режим доступа: https://pravdnr.ru/v-dnr-obsudili-voprosy-samosoznaniya-i-

samoindentifikacii-zhitelej-donbassa/. 

26. Сергеева, О. А. Роль этнокультурной и социокультурной маргинальности в трансфор-

мации цивилизационных систем / О. А. Сергеева // Общественные науки и современ-

ность. – 2002. – № 5. – С. 104-114. 

 

E. I. Petrova 

(Candidate of Philosophical Sciences, Associate Professor) 

Donetsk National University of Economics and Trade  

named after Mikhail Tugan - Baranovsky  

(Donetsk, Donetsk People's Republic, Russian Federation) 

E-mail: elena_i_v@inbox.ru 

 

REGIONAL IDENTITY OF THE PEOPLE OF DONBASS IN THE FIELD  

OF ALL-RUSSIAN IDENTITY 

 
Abstract: The article concretizes the concept of "identity" as a multidimensional process of 

personality formation; analyzes the main elements of the regional identity of the people of Don-

bass in the field of all-Russian identity; it is determined that the basis of the regional identity of 

the people of Donbass is not only ethnic and linguistic identification, but also the historically 

defined socio-economic reality of the Donbass region, which created a kind of independence. 

Keywords: ethnos, nation, regional identity, national identity, identity, linguistic identifica-

tion, spiritual values, self-identification, patriotism, self-awareness. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://pravdnr.ru/v-dnr-obsudili-voprosy-samosoznaniya-i-samoindentifikacii-zhitelej-donbassa/
https://pravdnr.ru/v-dnr-obsudili-voprosy-samosoznaniya-i-samoindentifikacii-zhitelej-donbassa/
https://pravdnr.ru/v-dnr-obsudili-voprosy-samosoznaniya-i-samoindentifikacii-zhitelej-donbassa/
https://pravdnr.ru/v-dnr-obsudili-voprosy-samosoznaniya-i-samoindentifikacii-zhitelej-donbassa/
mailto:elena_i_v@inbox.ru

