
Культура и цивилизация                                                  выпуск № 1 (17) / 2023 

 

 36 

УДК 165.1: 111.1 

Б.И. Молодцов 
(к. филос. наук, доцент) 

Луганский государственный педагогический университет  

(Луганск, Луганская Народная Республика, РФ) 

E.mail – mbilg@.ru 

 

ОБ УГРОЖАЮЩЕЙ ЧЕЛОВЕКУ И ВЛЕКУЩЕЙ ЕГО К СЕБЕ  

СИЛЕ БЕСКОНЕЧНОСТИ 
 

Аннотация: в статье исследуется вопрос о том, что конституирует опыт сознания 

на его допредметном уровне, когда сознание имеет дело не с определѐнным предметом, а 

только с обращѐнным к себе выражением.  В итоге исследования делается вывод о том, 

что уже на допредметном уровне, благодаря большему удовлетворению от нахождения 

сходства, нежели от проведения различия, сознание оказывается расположенным воспри-

нимать сходное как внешнее себе. Вследствие этого руководствующийся сознанием чело-

век уже на допредметном уровне сознания оказывается расположенным к тому, чтобы в 

деле взаимодействия с внешним себе находить компромисс с его всеобщим, т. е. лучшим 

выражением.  

Ключевые слова: феномен выражения, допредметный уровень сознания, миф, от-

ношение, возвышенное.  

 

Актуальность. Наблюдая за реалиями состояния постмодерна, поневоле зада-

ѐшься вопросом о том вменяемы ли сегодня люди, полагают ли они свои решения и 

деяния ответствонию пред чем-либо, превышающим присущие им самим мерки? 

Сейчас даже сама постановка этого вопроса зачастую вызывает ироническую или 

горькую усмешку. И эта неприемлемость априоризма, неудивительна, ведь уже це-

лое столетие, если не больше, в умах людей, особенно занятых духовным творче-

ством как профессией, растет сознание избытка умственных форм, созданных 

прежней историей, все эти формы стали как бы насквозь прозрачны, машинальны, 

ненужны.  

Правда, ещѐ в XX веке М. Хайдеггер обратил внимание то, что практика куль-

тивируемого тогда и ныне деонтологизированного субъективизма в двух его вари-

антах: социального революционаризма и технократической воли к полному пере-

устройству, к «новому сотворению» Земли и всего космоса руками человека, вызы-

вает у людей чувство страха. Причѐм этот страх совершенно не имеет определѐн-

ности, откуда вообще ему было взяться, если у человека «всѐ под контролем»? И 

поскольку «от-чего» страха совершенно неопределенно, то всѐ внутримирно сущее 

оказывается при выявлении причины страха вообще не «релевантно». Страх, тем 

самым, оказывается имеющим, говоря словами Хайдеггера, экзистенциально-

бытийственный смысл, – испытывая страх, в котором всѐ внутримировое просело 

до незначимости, человек осознаѐт себя подлежащим действию того, что не будучи 

внутримовой сущностью, скрывается позади всякого «имеется» или «дано», выра-

жая себя через отклонение и отказ запросам человека в реализации – [1]. Отсюда, 

из того, что человек чувствует себя расположенным в отношении с тем, что позади 

внутримирового сущего, у человека естественно возникает стремление учитывать 

действие такового в своих делах, организовать опыт своей жизнедеятельности с 

учѐтом того, что всякое выделение им из бесконечного бытия нужного себе чрева-

mailto:mbilg@.ru


Культура и цивилизация                                                  выпуск № 1 (17) / 2023 

 

 37 

то отклонением и отказом, а то и возмездием человеку со стороны последнего. Да, 

но как может быть выстроен опыт сопряжения человеком своих запросов с тем, что 

позади всякого «имеется» или «дано» и которому нет никакого дела до запросов 

человека? Это обстоятельство сориентировало поиски измерения, полагающего со-

знанию человека ответствование, в эмоционально-практических расположениях 

человеческой ментальности, когда сознание имеет дело не с неким предметом, а 

обращѐнным к себе выражением. Как отмечает П.П. Гайденко «сознание понимает 

выражение, как нечто к себе относящееся, раньше, нежели схватывает предметное 

содержание объекта. Так, ребенок значительно раньше начинает воспринимать вы-

ражение лица (матери или других людей) и интонации голоса, приветливые, ласко-

вые, строгие или угрожающие, чем внешние предметы, даже если это будут яркие 

и бросающиеся в глаза игрушки» [2, с. 367]. 

Постановка проблемы в общей форме. Да, но как же сознание вбирает в себя, 

делает своим, осваивает выражение того, что угрожает человеку, выступая из-за 

внутримирового сущего? Имеются ли различия в самом феномена выражения 

угрожающего человеку, точнее всем его начинаниям, трансцендента? И самое 

главное – какие перспективы относительно вменяемости сознания открывает то 

или иное понимание феномена выражения? Нам представляется, что ответы на эти 

вопросы различают две мыслительные стратегии, представленные именами К. Ле-

ви-Стросса и М. Хайдеггера – с одной стороны, и обыкновенного марксиста 

Мих.А. Лифшица – с другой. Выявить то, что различает эти мыслительные страте-

гии в понимании феномена выражения и самое главное выявить есть ли преимуще-

ство у одной из них – этим определяется задача и проблематика нашего исследова-

ния в данной статье.  

Изложение основного материала исследования. Чтобы предметно исследовать 

вскрытую нами проблематику считаем правомерным обратиться к тексту, в кото-

ром различие в подходах и выводах уважаемых авторов являет себя наиболее рель-

ефно. Таковое имеет место в статье Мих. А. Лифшица «Античный мир, мифология, 

эстетическое воспитание»  [3]. 

Прежде всего укажем на то, что в неприятии деонтологизированного субъек-

тивизма современного человека позиции привлекших наше внимание авторов 

близки. Так Лифшиц с одобрением приводит выдержку из текста Леви-Стросса, 

пишущего о том, что в мифах примитивные племена, обладая лишь эмоционально-

практическим сознанием, чувствуют роковую опасность, проистекающую из дер-

зости человека выделять в природе и культивировать нужное себе. Современный 

человек привык думать, что «ад – это другие», он с детства боится нечистоты 

внешнего мира. Провозглашая, напротив, что «ад – это мы сами», дикие народы 

дают нам урок скромности, которую, хотелось бы думать, мы еще в состоянии вос-

принять. Современным, культивирующим гуманизм, людям крайне необходимо 

осознать, что здравый гуманизм не начинает с самого себя, но ставит мир прежде 

жизни, жизнь прежде человека, уважение к другим существам прежде эгоизма [3, с. 

110-111]. И примитивные народы в мифах, каковые, собственно, представляют со-

бой сознание на допредметном уровне, уровне бытия сознания, а не сознания бы-

тия, осознают необходимость приведения к компромиссу дерзкого порыва воли че-

ловека с тем бесконечным бытием, всего лишь частью которого оказывается чело-

век.  В признании вменяемости сознания ответствованию пред дисциплинарной 

функцией, полагаемой необходимостью такого компромисса заключается, по мыс-

ли Леви-Стросса, то, что он называет «моралью мифов».  



Культура и цивилизация                                                  выпуск № 1 (17) / 2023 

 

 38 

М. Хайдеггер, на наш взгляд, также пишет о том, что единственно в дисци-

плинарной функции состоит опыт бытия сознания. В самом деле, ведь в его пони-

мании выражение того, что позади всякого «имеется» или «дано», позади всякой 

определѐнности в сущем, может быть только угрожающим человеку, вскрываю-

щим не актуализированные и зачастую нежеланные для человека потенции поло-

женных им определений сущего. Потому необходим компромисс с сокрытым, а 

выстроен таковой может быть посредством набрасывания его вариантов, т. е. по-

средством опыта отталкивания от стены.   

Лифшиц не отрицает того, на что обратили внимание Леви-Стросс и Хайдег-

гер, для него тоже актуальна тема опасности, заключенной в ответе автономных 

сил бытия на претензию человека по выделению и культивированию в бытии нуж-

ного именно ему, человеку. Однако Лифшиц обращает внимание и на то, что так 

называемая мораль мифов не исчерпывается поучением человеку опасаться воз-

мездия со стороны бесконечного бытия за дерзость выделения и постава человеком 

нужного себе в один ряд с тем, что объемлет всякую определѐнность, тем более ис-

ходящую от человека.  

Если обратиться к содержанию мифов, – пишет Лифшиц. – то нетрудно заме-

тить, что одной из самых общих черт мифологии оказывается изображение необуз-

данной вольности богов и героев. Боги же, по мысли Шеллинга, которую Лифшиц 

считает интересной, «…суть органические существа высшей, абсолютной, совер-

шенно идеалистической природы. Они действуют именно как таковые, всегда со-

размерно своим собственным ограничениям и потому опять-таки абсолютно. Даже 

самые нравственные боги, как Фемида, нравственны не ради нравственности, но у 

них это также относится к ограничению. Нравственность, как болезнь и смерть, до-

сталась на долю смертных, и в них, по отношению к действующим богам, она мо-

жет обнаружить себя только как возмущение. Отсюда бунт Прометея, стоящего за 

права человека» [3, с. 115]. 

Разве не свидетельствует возмущение смертных относительно доставшейся 

им при размежевании с богами доли о том, что необузданная вольность богов при-

влекательна для человека, оказываясь составляющей феномена обращѐнного к че-

ловеку угрожающего выражения? Ответ «да» разумеется сам собой. И разве отсю-

да не следует, что необузданная вольность существенна и для человека? Отсут-

ствие в себе существенного для себя располагает человека искать его вне себя для 

восполнения недостаточности своего «в себе» состояния. Эта расположенность, 

или настроенность, полагает сознанию определѐнную архитектуру, на присутствие 

каковой указывал ещѐ Эдмунд Берк, один из представителей эстетики XVIII века, 

специально исследовавший эмоционально-практический, допредметный уровень 

сознания человека на предмет его способности иметь дело с тем, что вызывает у 

человека страх.  «Ум человека, – пишет Берк, – от природы обладает гораздо боль-

шей предрасположенностью к поискам сходства, чем к проведению различий, и 

получает больше удовлетворения от этого, потому что, находя сходство, мы полу-

чаем новые образы, мы соединяем, мы творим мы увеличиваем свой запас…». В 

подтверждение истинности своего суждения Берк указывает на то, что «самые 

невежественные и варварские народы, обычно восхищающие своими образами, 

сравнениями, метафорами и аллегориями, были неубедительны и робки в различе-

нии и классификации идей. Именно по причине такого рода, – продолжает Берк, – 

Гомер и поэты Востока, хотя они очень любили сравнения и часто придумывали 

поистине превосходные, тем не менее редко заботились об их точности; то есть 



Культура и цивилизация                                                  выпуск № 1 (17) / 2023 

 

 39 

брали общее сходство и не обращали внимания на различие, которое можно найти 

в сравниваемых вещах» [4, с. 54]. Но отдаваясь запросу на восполнение своего су-

ществующего состояния необузданной вольностью, человек с горечью осознаѐт, 

что и окружающий его мир сущего также опутан цепями необходимости, ему так-

же недостаѐт необузданной вольности, поскольку в нѐм царствует определѐнность, 

а всякая определѐнность исключает, полагает действовать так, а не иначе. И созна-

ние в силу направленности во-вне, как и расположенности отдавать предпочтение 

сходству пред различием, оказывается расположенным к тому, чтобы внутримиро-

вое сущее проседало до незначимости в ожидании выражения необузданной воль-

ности в ответ на действия человека по выделению нужного себе, чтобы ничто 

внутримировое не заслоняло бы собою выражение необузданной вольности в еѐ 

незамутнѐнной конечным бесконечности.  

Вот теперь стали отчѐтливо видны последствия того, что в понимании Леви-

Стросса и Хайдеггера, человек в обращении к тому, что позади всего сущего, рас-

положен только в ожидании подступающей к себе угрозы. Дело в том, что если че-

ловек осознаѐт выражение подступающей к себе угрозы, то при этом он не может 

не сознавать себя как самость, ведь им осознаѐтся, что угроза подступает к нему. И 

в этом правда позиции Хайдеггера. Угроза выявляет значимость для человека его 

как «вот-бытия», как чего-то уникального. Да, только как же это согласуется с тем, 

что осознание человеком подступающей к себе угрозы, в силу неопределѐнности 

последней, приводит к тому, что всѐ внутримировое сущее проседает до незначи-

мости?  Получается так – поскольку угроза, ожиданием которой настроено созна-

ние человека, совершенно неопределѐнна, то в еѐ ожидании весь мир проседает до 

незначимости, но сие не распространяется на человека, как реалии этого мира. 

Широко известно, что Хайдеггер категорически выступает против понимания че-

ловека, в качестве бесконечно рефлектирующего субъекта, не имеющего в себе ос-

новы для трансценденции. «Не познающий и осознающий самого себя субъект, а 

неизвестное, которое само в себе себя раскрывает, – человек, раскрывающийся ми-

ру, и мир, раскрывающийся человеку, – есть исходная тема хайдеггеровской онто-

логии» – отмечает, в частности, такой признанный авторитет в исследовании по-

ложивших начало стратегии Хайдеггера феноменологии и экзистенциализма как 

В.И. Молчанов [5]. 

С учѐтом этого непоследовательность подхода, находящего человека распо-

ложенным в осознании выражения неизвестного, или, пользуясь словарѐм Хайдег-

гера, сокрытого, только в ожидании подступающей к себе угрозы, и проступает 

особенно рельефно. И в силу того, что в понимании человека при осознании им об-

ращѐнного к себе угрожающего выражения того, что позади всякого «имеется» или 

«дано» (читай – бытия, как бесконечности), допускается непоследовательность 

следует непоследовательность и в онтологии. Если таковая полагается посредством 

действия механизма координации выделенного человеком в качестве нужного себе 

с реакцией на это выделение из бесконечности еѐ самой, как чуждого и потому 

угрожающего всему конечному, всякому не-тождеству бытия, то бесконечность 

оказывается сплошностью, к утверждению чего, кстати, и приходит следующий в 

том же направлении, что и Хайдеггер, русский философ С.Л. Франк – [6, Франк. 

Непознаваемое]. Но тогда бесконечность оказывается способной отреагировать на 

полагающее не-тождество действие (действие выделения) только посредством яв-

ления бесконечной череды частностей, то есть посредством выделения, а не тем, 



Культура и цивилизация                                                  выпуск № 1 (17) / 2023 

 

 40 

что, будучи позади всякого «имеется» или «дано», угрожает выделению своим 

единством.  

Последовательность в понимании бесконечности будет соблюдена в том слу-

чае, если единство не противопоставлять различию (не-тождеству), а исходить из 

того, что бесконечность имеет и способность к непредуказанному прошлым, одно-

разовому действию. Бесконечность не имеет не-тождество рядом с собою или она 

не бесконечность. В самом деле, ведь продолжающаяся до бесконечности в оба 

конца линия (сплошность) не есть бесконечность, ибо определена, а тем самым и 

ограничена, своим началом. А имеющее в себе различие единство есть целое. 

Предполагая в себе различие, целое потому предполагает и отношение внутри себя. 

Если же это не учитывается, то механизм координации действий человека с ответ-

ной реакцией бесконечности на эти действия оказывается координирующим явное 

для человека с неявным для него же просто другим. Каково собственное, независи-

мое от вмешательства человека отношение между одним и другим, явным и неяв-

ным, остаѐтся невыраженным. И если отношение человека ко внешнему себе (тем 

более угрожающему себе) определяется (а тем самым и ограничивается) только от-

ношением же человека, то отношение ко внешнему оказывается отношением к соб-

ственной персоне. А ведь человек, как всякое живое, существо «питается» внеш-

ним себе, человек озабочен усвоением внешнего. Да и выражение, располагающее 

сознание человека в ожидании подступающей к себе угрозы, как таковое может ис-

ходить только от другого, нежели сам человек, т. е. только извне его.  

Пусть так, скажут последователи линии Леви-Стросса и, в особенности, 

Хайдеггера – но ведь присутствие в том, что позади всякого «имеется» или «дано», 

отношения, вовсе не гарантирует его явление (выражение) в целом. Для этого 

необходимо действие некой одной для всех морфологии, полагающей модальность, 

долженствование, чего не может быть, если есть необузданная вольность.  

Ответ, как нам представляется, даѐт Лифшиц в одной из рукописей, говоря об 

изотропности пространства. Для справки: «изотропность» означает отсутствие 

определѐнности, независимость от неѐ, в то же время изотропность отлична от од-

нородности – [Словарь]. Тем самым изотропность есть необузданная вольность 

единичного, потому стихия произвола, хаос, материя. Но вот что пишет Лифшиц: 

«Изотропность пространства = дифференциал, разница между ложными или мучи-

тельными путями и краткими, «удобными». Наличие при этом идеала – для каждой 

ситуации. Идеал – один. Пороков – много. Вопрос: откуда берется кривизна, если в 

природе имеется склонность к прямому пути? Строго говоря, именно в наличии 

этой изотропии сказывается вышеназванная склонность. Без нее не было бы и 

склонности» – [7, с. 209].  

В самом деле, ведь стихия предполагает единичность и еѐ необузданную 

вольность в отличении себя от всего другого. Тем самым, всѐ другое оказывается 

положенным единичностью же. Следовательно, для всего другого тоже характерна 

необузданная вольность. И единичность, и всѐ другое оказываются в одном и том 

же отрицательном отношении друг к другу. И поскольку действие этого отрица-

тельного отношения положено сразу обоими, то оно несводимо к действию каждо-

го и даже к сумме таковых. Так единичность и всѐ другое оказываются разнящими-

ся одна с другой, но и предполагающими одна другую агенциями одного бесконеч-

ного отношения. Действие этого отношения полагает бесконечность как актуаль-

ное единство (как одно), как и полагает то, что если всякая определѐнность конеч-

на, то и конечность определена степенью приближения к бесконечности. Так сти-



Культура и цивилизация                                                  выпуск № 1 (17) / 2023 

 

 41 

хия необузданной вольности единичности оказывается пронизанной отношением 

модальности, а потому имеет в себе и потенцию  единения, что, собственно, отме-

чал ещѐ К.Маркс в своей докторской диссертации [8, с. 44-45].  

Проведенное исследование позволяет сделать несколько выводов.  

Первое. Человек, будучи живым существом, а всѐ живое питается внешним 

себе, практикой запрашивает в окружающей среде нужное себе. В силу этого ак-

тивного вмешательства актуализируется и то в окружающей среде, что позади все-

го, что выделено человеком, позади всякого «имеется» или «дано». Тем самым, 

окружающая человека среда обнаруживает (выводит наружу) себя в своѐм беско-

нечном бытии.  

Второе. Благодаря сознанию человек способен привести к компромиссу вы-

деление нужного себе с ответной реакцией окружающего на это выделение. По хо-

ду того, как окружающая его среда актуализирует себя в своей бесконечности, че-

ловек должен приобрести объективное содержание для своих запросов.   

Третье. Но компромисс может быть с тем, что не только позади всякого 

«имеется» или «дано», но и позади всякой морфологии, и тогда это компромисс 

просто с бытием, с бытием в его данности, потенциально бесконечной.  Либо же 

тот факт, что человек на допредметном уровне своего сознания получает большее 

удовлетворение от нахождения сходства, нежели от проведения различия, делает 

для человека возможным находить (сходство между самими выражениями беско-

нечно окружающего всякое выделение бытия. И посредством того находить ком-

промисс с тем, что наиболее соответствует его природе, имеющей характер 

необузданной вольности. Такой компромисс предполагает опыт вызова на себя, но 

вызова наиболее всеобщей реакции на утверждение выделенного, т. е. вызова 

необузданной вольности в еѐ склонности к наиболее прямому своему выражению.  

И последнее. Опыт человека по вызову на себя выражения бесконечного бы-

тия, определѐнный расположением сознания только в ожидании подступающей к 

себе угрозы, не может допустить, того, что при осознании выражения бесконечного 

бытия может выявиться что-то ещѐ помимо угрозы. Поэтому такое понимание 

опыта человека по вызову бытия на себя оказывается менее содержательным неже-

ли то его понимание, в котором учитывается расположение сознания не только 

поджидать угрозу, но и его расположение ко влекущей к себе человека силе свобо-

ды. Действие этой сверхсилы полагает практике вызова человеком на себя дей-

ствия бесконечного бытия в утверждении последним своей необузданной вольно-

сти разумный эпиморфизм, а не стихийный, подобно молоху, требующий для свое-

го осуществления простой перебор вариантов и потому многие жертвы и лишения.  

 

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ 
1. Хайдеггер М. Бытие и время (пер. с нем. В.В. Бибихина). – М.: Ad Marginem, – 1997. – 

452c. – [электр. ресурс] // Режим доступа: 

http://www.heidegger.ru/heidegger_bytie_i_vremya_screen – Заголовок с экрана.  

2. Гайденко П.П. Прорыв к трансцендентному: Новая онтология XX века. — М.: Респуб-

лика, 1997. – 495 с. 

3. Лифшиц Мих.А. Античный мир, мифология, эстетическое воспитание/ Лифшиц Мих.А. 

Мифология древняя и современная: Пер. с англ. – М.: Искусство, 1979. – С. 10 – 140. 

4. Бѐрк Эдмунд. Философское исследование о происхождении наших идей возвышенного 

и прекрасного. – М.: Искусство, 1979. – 237 с. 

http://www.heidegger.ru/heidegger_bytie_i_vremya_screen


Культура и цивилизация                                                  выпуск № 1 (17) / 2023 

 

 42 

5. Молчанов В.И. Гуссерль и Хайдеггер: феномен, онтология, время / Кузьмина Т.А. Про-

блема сознания в современной западной философии. – М.: Наука, 1989. – С.110 – 136. 

6. Франк С. Л. Непостижимое. – [электр. ресурс] // Режим доступа: 

https://royallib.com/read/frank_semen/nepostigimoe_ontologicheskoe_vvedenie_v_filosofiyu

_religii.html#0 – Заголовок с экрана 

7. Лифшиц Мих. Что такое классика. – М.: Издательство «Искусство XXI век», 2994. – 

512 с. 

8. Маркс К. Различие между натурфилософией Демокрита и натурфилософией Эпикура / 

Маркс К., Знгельс Ф. Из ранних произведений. – М.: Госполитиздат, 1956. – С. 17 – 98.   

 

B. I. Molodtsov 
(Candidate of Philosophical Sciences, Associate Professor) 

Lugansk State Pedagogical University  

(Lugansk, Lugansk People's Republic, Russian Federation) 

E-mail - mbilg@.ru 

 

ABOUT THE POWER OF INFINITY THAT THREATENS A PERSON 

AND ATTRACTS HIM TO ITSELF 
 
Annotation. The article investigates the question of what constitutes the experience of con-

sciousness at its pre-subject level, when consciousness does not deal with a definite object, but 

only with an expression addressed to itself.  The study concludes that already at the pre-subject 

level, thanks to the greater satisfaction of finding similarity than of making a distinction, con-

sciousness finds itself situated to perceive the similar as external to itself. As a consequence, the 

person guided by consciousness is already on the pre-subject level of consciousness in interac-

tion with the external disposed to compromise with its universal, i.e. the best, expression. 

Key words: phenomenon of expression, pre-subject level of consciousness, myth, attitude, 

sublime. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://royallib.com/read/frank_semen/nepostigimoe_ontologicheskoe_vvedenie_v_filosofiyu_religii.html#0
https://royallib.com/read/frank_semen/nepostigimoe_ontologicheskoe_vvedenie_v_filosofiyu_religii.html#0
mailto:mbilg@.ru

